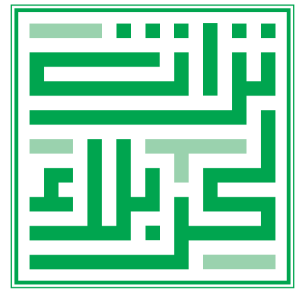
# جَمَهُورِيّةُ العِرْاقُ ديوانُ الوقفُ الشّيعيّ



جَالَةٌ فَصْلِيَّةٌ مُحَكَّمَةٌ تُعْنى بِالتُراث الكربلاؤي

مُجَازَةٌ مِنْ وزَارَةِ التَّعْلِيْمِ الْعَالِيِّ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ فَعَارَةٌ مِنْ وزَارَةِ التَّعْلِيْمِ الْعَالِيِّ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيَّةِ مُعْتَمَدَةٌ لِأَغْرَاضِ التَّرُقِيَةِ الْعِلْمِيَّةِ

تصدرعن: العتبة العباسية المقدسة قسم شؤون المعارف لإسلامية والإنسانية

مركز تراث كربلاء السنة الرابعة/ المجلَّد الرابع/ العدد الأوّل شهر جمادي الآخرة ١٤٣٨هـ/ آذار ٢٠١٧م



ردمد: 2312-5489

ردمد الالكتروني: 3292-2410

الترقيم الدولي: 3297

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٩٩٢ لسنة ٢٠١٤م

كربلاء المقدسة - جمهورية العراق

Phone No: 310058

Mobile No: 07700479123

E.mail: turath.karbala@gmail.com



www.DarAlkafeel.com للطباعة والنشر والتوزيع

+964 770 673 3834 +964 790 243 5559 +964 760 223 6329

المطبعة: العراق \_ كربلاء المقدسة \_ الإبراهيمية \_ موقع السقاء ٢ الإدارة والتسويق: حي الحسين \_ مقابل مدرسة الشريف الرضي



# بِنْ لِيَّانُ ٱلْآَمِيْنِ الْسَاءِ ٱلْآَمِيْنِ ٱلْآَمِيْنِ

َ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِى ٱلْأَرْضِ وَخَعْلَهُمْ أَبِمَّةٌ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِ ثِينَ ﴿ (الفصص: ٥) صَكَقَّ ٱللَّهُ ٱلْعُلَيْمِ



#### المشرف العام

سهاحة السيد أحمد الصافي

المتولي الشرعى للعتبة العباسية المقدسة

#### المشرف العلمي

الشيخ عمار الهلالي (رئيس قسم شؤون المعارف الإسلامية والانسانية)

#### رئيس التحرير

د. احسان على سعيد الغريفي (مدير مركز تراث كربلاء)

#### مدير التحرير

أ.م.د. نعيم عبد جودة الشيباوي (كلية التربية للعلوم الانسانية/ جامعة كربلاء)

#### الهيأة الاستشارية

أ. د. فاروق محمود الحبوبي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ.د. حميد حمدان التميمي (كلية الاداب/ جامعة البصرة)

أ. د. اياد عبد الحسين الخفاجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ. د. زمان عبيد وناس المعموري (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ. د. على كسار الغزالي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ. د. جاسم محمد شطب (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ.د. عادل محمد زيادة (كلية الآثار/ جامعة القاهرة)

أ.د. حسين حاتمي (كلية الحقوق/ جامعة اسطنبول)

أ.د. تقى عبد الرضا العبدواني (كلية الخليج/ سلطنة عمان)

أ.د. إسماعيل إبراهيم محمد الوزير (كلية الشريعة والقانون/ جامعة صنعاء)

#### سكرتير التحرير

ياسر سمير هاشم مهدي البناء

#### الهيأة التحريرية

أ. د. ميثم مرتضى نصرالله (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
أ. د. زين العابدين موسى جعفر (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
أ.م. د. عدي حاتم المفرجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
أ.م. د. علي طاهرالحلي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
أ.م. د. علي عبدالكريم آل رضا (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
م. د. غانم جويد عيدان (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
م. د. سالم جاري هدي عكيد (كلية العلوم الاسلامية/ جامعة كربلاء)
م. د. رائد داخل الخزاعي (كلية الاداب / جامعة الكوفة)
م. د. رائد داخل الخزاعي (كلية العرب / جامعة الكوفة)

أ.م. د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الانسانية/ جامعة كربلاء) مدقق اللغة الانكليزية

م. د. غانم جويد عيدان (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

الإدارة المالية

محمد فاضل الأسدي

الموقع الإلكتروني

ياسر السيد سمير الحسيني

#### قواعد النشر في المجلة

تستقبل مجلة تراث كربلاء البحوث والدراسات الرصينة التي تعنى بالتراث الفكرى والثقافي لمدينة كربلاء على وفق القواعد الآتية:

١- يشترط في البحوث أو الدراسات أن تكون وفق منهجية البحث العلمي
 وخطواته المتعارف عليها عالمياً.

١- يقدم البحث مطبوعاً على ورق A4، وبنسخ ثلاث مع قرص مدمج (CD) بحدود
 ١٠٠٠٠ على أن ترقم الصفحات
 ترقيهاً متسلسلاً.

٣-تقديم ملخّص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي الثاني عنوان البحث، ويكون الملخص بحدود (٣٥٠) كلمة.

3- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على عنوان واسم الباحث/أو من شارك معه في البحث إن وجد، وجهة العمل، والعنوان الوظيفي، ورقم الهاتف، والبريد الالكتروني لكل منهم مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث أو الباحثين في صلب البحث أو أى إشارة إلى ذلك.

0- يشار إلى المراجع و المصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن تتضمن: اسم الكتاب، اسم المؤلف، اسم الناشر، مكان النشر، رقم الطبعة، سنة النشر، رقم الصفحة، هذا عند ذكر المرجع أو المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر استعاله.

٦- يزوَّد البحث بقائمة المصادر والمراجع منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر
 ومراجع أجنبية تُضاف قائمة المصادر والمراجع بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر

العربية، ويراعي في إعدادهما الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو البحوث في المجلات. ٧- تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلّة، ويشار في أسفل الشكل إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.

٨- إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث ينشر في المجلة للمرة الأولى، وأن يشير فيها إذا كان البحث قد قُدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعهالها، كما يشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.

٩-أن لا يكون البحث منشورًا وليس مقدّمًا إلى أيَّة وسيلة نشر أخرى.

• ١ - تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

١١ - تخضع البحوث لتقويم سري لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى
 أصحابها سواء قبلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية: ـ

أ يبلغ الباحث بتسليم المادة المرسلة للنشر خلال مدة أقصاها أسبوعان من تاريخ التسلّم.

ب يبلغ أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيأة التحرير على نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

ج البحوث التي يرى المقومون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائياً للنشر.

د البحوث المرفوضة يبلغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض. ه-يشترط في قبول النشر موافقة خبراء الفحص.

و يمنح كلُّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية على



#### بسم الله الرحمن المرحيم



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمى دانرة البحث والتطوير

Republic of Imq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development

> الرام: ب ت 1 / 1 ١٨١ " معا لسادة قواتنا السلحة البشلة لدعر الإرهاب" T.11/1-/YV : 8/57

Dane:

No:

العتبة العاسية المقدسة

م/مجلة تراث كريلاء

#### نحبة طبية.

استنادا الى الية احتماد المجلات العلمية الصنادرة عن مؤسسات النولة ، وبناءاً على توافر شروط اعتماد المجلَّات العلمية لأعراض الترقية العلميّة في "مَطِلة تتراثُ كَرِيلاًه "المختصة بالدراسات والإبحاث الخاصة بمدينة كريلاء المسادرة عن حيتكم المقسة تقرر احتمادها كمجلة علمية محكمة ومعتمدة للتشر الطمي والترقية العلمية

...مع التقير

أرد غسان حميد عبد المجيد المدير العام لدانرة البحث والتطوير وكالة

ال ۱۰۱٤/۱۰/

ضغة منه الور

. فم التوون الطبية/ شجة التايف والشر والترجمة

· السادرة

www.rddirag.com

Emailscientificdep@rddiraq.com

## كلمة العدد بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على أفضل الأنبياء والمرسلين محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين. أمَّا بعد فقد أخذت مجلة تراث كربلاء على عاتقها مهمة إحياء تراث مدينة كربلاء الّتي تتميّز بطابع روحيّ فريد، فهي المدينة التي استوطنتْ قلبَ كلّ مؤمن في العالم، فالحفاظ على تراثها وإحياؤه مسؤولية عامّة، ومسؤولية القلم الأكاديمي خاصّة لذا تسعى هيأتي المجلة بتبنّي الأفكار والرؤى التي من شأنها إثراء المكتبة التراثية المتخصصة من خلال تشجيع الأقلام الرصينة ذات التفوق العلميّ لتساهم في إحياء التراث الفكري والثقافي لمدينة كربلاء، وبناء قاعدة علمية متينة تشكّل مصدرًا معرفيًّا مهمًّا لا يستغنى عنه الباحث في التاريخ أو التراث، إضافة إلى شروعها بإقامة الندوات العلميّة الموسّعة بالتعاون مع بعض الجامعات والمؤسسات العلمية في العراق، وستطبع مخرجات هذه الندوات في الأعداد القادمة من مجلَّة تراث كربلاء التي أوقدت الشمعة الرابعة من عمرها ، فهذا هو العدد الأوَّل من المجلد الرابع للسنة الرابعة، وقد احتوى على مجموعة متنوِّعة من الأبحاث التراثية ذات الطابع العلميّ المحّكم اشتملت على مباحث قرآنيَّة و عقائديّة و تاريخية وتراثية و أدبيّة نالت استحسان الخبراء الذين قيموها من الأساتذة الجامعيين المشهود لهم بالكفاءة،

كما ضمَّ العدد بين دفتيه السيرة الذاتية لأعضاء الهيأة الاستشارية والتحريرية للمجلّة. ونأمل أن يستمرّ تواصل الباحثين مع المجلّة لرفدها بجديد نتاجاتهم من الأبحاث الفكرية والثقافية لدعم المسيرة العلمية وضهان استمرارية المجلّة.

والحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبيِّنا محمد وآل بيته الطيبين الطاهرين.

رئيس التحرير

# كلمة الهيأتين الاستشارية والتحريرية للذا التراث ؟ لماذا كربلاء ؟

1- تكتنز السلالات البشرية جملةً من التراكهات المادية والمعنوية التي تشخص في سلوكياتها، بوصفها ثقافةً جمعيةً، يخضع لها حراك الفرد: قولاً، وفعلاً، وتفكيراً. تشكّل بمجموعها النظام الذي يقود حياتها، وعلى قدر فاعلية تلك التراكهات، وإمكاناتها التأثيرية، تتحدّد رقعتها المكانية، وامتداداتها الزمانية، ومن ذلك تأتي ثنائية: السعة والضيق، والطول والقصر، في دورة حياتها.

لذا يمكننا توصيف التراث، بحسب ما مر ذكره: بأنه التركة المادية والمعنوية لسلالة بشرية معينة، في زمان معين، في مكان معين. وبهذا الوصف يكون تراث أى سلالة:

- -المنفذ الأهم لتعرف ثقافتها.
  - -المادة الأدق لتبيين تاريخها.
- -الحفرية المثلى لكشف حضارتها.

وكلما كان المتبع لتراث (سلالة بشرية مستهدفة) عارفاً بتفاصيل هولتها، كان وعيه بمعطياتها، بمعنى: أنّ التعالق بين المعرفة بالتراث والوعي به تعالق طردي، يقوى الثاني بقوة الأول، ويضعف بضعفه، ومن هنا يمكننا التعرف على الانحرافات التي تولدت في كتابات بعض المستشر قين وسواهم ممّن تَقَصّد دراسة تراث الشرق ولا سيما المسلمين منهم، فمرة تولّد الانحراف لضعف المعرفة بتفاصيل

كنوز سلالة الشرقيين، ومرة تولّد بإضعاف المعرفة، بإخفاء دليل، أو تحريف قراءته، أو تأويله.

7 - كربلاء: لا تمثل رقعة جغرافية تحيّز بحدود مكانية مادية فحسب، بل هي كنوز مادية ومعنوية تشكّل بذاتها تراثاً لسلالة بعينها، وتتشكّل مع مجاوراتها التراث الأكبر لسلالة أوسع تنتمي إليها، أي: العراق، والشرق، وبهذا التراتب تتضاعف مستويات الحيف التي وقعت عليها: فمرة، لأنّها كربلاء بها تحويه من مكتنزات متناسلة على مدى التاريخ، ومرة، لأنها كربلاء الجزء الذي ينتمي إلى العراق بها يعتريه من صراعات، ومرة، لأنها الجزء الذي ينتمي إلى الشرق بها ينطوي عليه من استهدافات، فكل مستوى من هذه المستويات أضفى طبقة من الحيف على تراثها، حتى غُيبت وغُيب تراثها، واخرلت بتوصيفات لا تمثل من واقعها إلا المقتطع أو المنتورف أو المنزوع عن سياقه.

٣- وبناءً على ما سبق بيانه، تصدى مركز تراث كربلاء التابع
 للعتبة العباسية المقدسة إلى تأسيس مجلة علمية متخصصة بتراث
 كربلاء، لتحمل هموماً متنوعة، تسعى إلى:

- تخصيص منظار الباحثين بكنوز التراث الراكز في كربلاء بأبعادها الثلاثة: المدنية، والجزء من العراق، والجزء من الشرق.

-مراقبة التحولات والتبدلات والإضافات التي رشحت عن

ثنائية الضيق والسعة في حيزها الجغرافي على مدى التاريخ، ومديات تعالقها مع مجاوراتها، وانعكاس ذلك التعالق سلباً أو إيجاباً على حركيتها، ثقافياً ومعرفياً.

-اجراء النظر إلى مكتنزاتها: المادية والمعنوية، وسلكها في مواقعها التي تستحقها، بالدليل.

- تعريف المجتمع الثقافي: المحلي، والإقليمي، والعالمي: بمدخرات تراث كربلاء، وتقديمه بالهيأة التي هو عليها واقعاً.

- تعزيز ثقة المنتمين إلى سلالة ذلك التراث بأنفسهم، في ظل افتقادهم إلى الوازع المعنوي، واعتقادهم بالمركزية الغربية، مما يسجل هذا السعي مسؤولية شرعية وقانونية.

-التوعية التراثية وتعميق الالتحام بتركة السابقين، مما يؤشر ديمومة النهاء في مسيرة الخلف، بالوعي بها مضى لاستشراف ما يأتي. -التنمية بأبعادها المتنوعة: الفكرية، والاقتصادية، وما إلى ذلك، فالكشف عن التراث يعزز السياحة، ويقوي العائدات الخضراء. فكانت من ذلك كله مجلة "تراث كربلاء" التي تدعو الباحثين المختصين إلى رفدها بكتاباتهم التي بها ستكون.



#### اسم الباحث

الدكتور الشيخ عماد الكاظمي الجامعة العاليّة للعلوم الإسلاميّة (لندن) فرع العراق

#### عنوان البحث

علومُ القرآن الكريم في مخطوطات أعلام كربلاء المقدّسة -السيّد هبة الدين الحسينيّ الشهرستانيّ أنموذجًا-نصوصٌ مختارة في المحكم والمتشابه "جمع وتحقيق وتعليق"

أ.د. حميد سراج جابر جامعة البصرة / كليّة التربية للعلوم الإنسانيّة / قسم التاريخ رمزيّةُ كربلاءَ في رؤية أربابِ المعاجم اللّغويّة

أ. م. د. حنان رضا الكعبي
 أ. م. د. حسين علي قيس
 الجامعة المستنصرية / كلية الآداب
 / قسم التاريخ

١٤ الأرجوزةُ عند شهداء المبارزة في واقعة الطفّ ١٦هـ / ١٨٠ م - دراسة تأريخية -

م.د. جمعه ثجيل الحمداني جامعة ذي قار / كليّة الآداب / قسم التاريخ أَوْضُلُ أَرْضُ كَرِبلاء في روايات الإمام الصّادق الصّادق الصّادة وصفية -

م.د. علاء عباس نعمة الصافي جامعة كربلاء/ كليّة التربية للعلوم الإنسانيّة/ قسم التاريخ

الدورُ القياديّ للشيخ محمد تقي الحائري الشيرازيّ في ثورة عام ١٩٢٠ العراقيّة

|                                                                                                                                                                                           | 10                                                                                                                                                                                        |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| أ.م.د. عدي حاتم المفرجي<br>جامعة كربلاء / كليّة التربية للعلوم<br>الإنسانيّة / قسم التاريخ<br>زينب خالد عبد الغني الباسري                                                                 | حوزةً مدينة كربلاء المقدّسة قراءةٌ في أدوارها<br>التاريخيّة من سنة (٣٠٥ – ١٢٠٥ هـ)                                                                                                        | 778 |
| ريب حالة طبد العني الباسري ماجستير تاريخ حديث ثائر جاسم محمّد السعدي وزارة التربية - مديريّة تربية كربلاء ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي الهيأة العليا للحجّ والعمرة - مكتب كربلاء المقدّسة | الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في<br>القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة                                                                                                     | *** |
| ر. عاد جاسم حسن الموسوي جامعة ذي قار/ كليّة التربية للعلوم الإنسانيّة/ قسم التاريخ                                                                                                        | الغزو الوهّابيّ لمرقد الإمام الحُسين عام ١٨٠٢ م في كتابات الرحّالة والمسؤولين الأجانب                                                                                                     | ٣٨٥ |
| أ.م.د. علي طاهر الحلي<br>جامعة كربلاء/ كلّية التربية للعلوم<br>الإنسانيّة/ قسم التاريخ                                                                                                    | لمحاتٌ الى الانتفاضة الشعبانيّة في<br>كربلاء ١٩٩١م- ١٤١١هـ                                                                                                                                | 277 |
| أ.د. حسين الشرهاني<br>م.م. ميادة سالم علي<br>جامعة ذي قار / كلية التربية للعلوم<br>الانسانية/ قسم التاريخ                                                                                 | The Historical Factors of the Emer-<br>gence and Development of Karbala'<br>Town in the Middle Islamic Ages.<br>العوامل التاريخية لنشأة و تطور مدينة<br>كربلاء في العصور الإسلامية الوسطى | 21  |
| ، مجلة تراث كربلاء<br>المجلة عراث كربلاء                                                                                                                                                  | ٤٦٠ - السيرة الذاتية لأعضاء هيأتي<br>-                                                                                                                                                    |     |









#### الملخّص

اكتسبت مدينة كربلاء بُعْداً تأريخياً كبراً ميزتُهُ صبغته الدينيّة التي اكتسبها بفضل وجود المراقد المقدّسة للأئمّة الأطهار من آل بيت النبيّ الله وهو ما جعل من المدينة قبلةً للزائرين من كلّ حدب وصوب، ولم تقتصر على الزائرين بل تعدّت ذلك بكثير بل أصبحت محلاً لطلبة العلم والعلماء من مختلف الأقطار، فأصبحت بذلك ليست مكاناً للزيارة والتررّك فقط بل أصبحت مركزاً فكريّاً وعلميّاً كبراً، ويزغ نجم المدينة الفكريّ بوجود كوكبة كبيرة من العلماء والشعراء وطلبة العلم جيلاً بعد جيل حتى جاء القرنان الحادي عشر والثاني عشر الهجري لتتصدّر كربلاء قائمة المدن الفكريّة في العالم الإسلاميّ عامّة والشيعيّ خاصّة وصار تأثيرها الفكريّ يشار اليه بالبنان بوجود علماء وشعراء كبار كرَّسوا حياتهم في خدمة الناس، وهذا ما تجليَّ واضحاً بوجود الشيخ البحراني والسيد البهبهاني والصراع الفكريّ الذي حدث بين مدرستيهم عمّا كان لذلك الصراع فائدة كبيرة حتى يومنا هذا، وجاء شعراء جعلوا من قضيّة الطفّ شغلهم الشاغل ليوصلوها للعالم بطريقتهم الخاصّة عبر قصائد جميلة تتكلّم بلسان حال قضيّة الطفّ بشكل خاصّ ووضع البلاد في ذلك الوقت بشكل عام، فكان هذان القرنان أساساً للكثير من الفكر والأدب الكربلائي في أوقات لاحقة.





#### **Abstract**

Karbala City has gained a great historical reputation characterized by a religious characteristic due to the presence of the holy shrines of the virtuous Imams of the Prophet's progeny(bputh). This resulted in the city being the centre of attraction for a great number of pilgrims(vistors) from all over the world. Besides. it also became a centre of attraction for many students and scholars from different countries. Consequently, it became not only a place of visiting and blessing but rather a great an intellectual and scientific centre. The city became intellectually prominent due to the presence of a great number of scholars, poets and students and seekers of knowledge, generation after generation. Getting to the eleventh and twelfth centuries. Karbala was on top of the list of the intellectual cities of the Islamic world in general and of the Shiite world in particular. Its intellectual impact was clearly shown because of the presence of great scholars and poets who devoted all their life time to serve people.





#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي



That was clearly noticed through the two sheiks. Al-Bahrany and Al- sayyad Al-Bahbahany and the intellectual debate and argument taking place between their two schools which resulted in a great advantage till the present time. On the other hand a number of poets devoted most of their time to Al- Taff Battle to acquaint all the world with it in their particular way through their beautiful and lovely poems reflecting Al- Taff Battle and the happenings of it in particular and also the situation of the country in general at that time. As a consequence, the two centuries mentioned above were considered an impetus and a starting point for most of the intellect and literature of Karbala in the time to come.





#### المقدّمة

بدأ اسم كربلاء يتردّد بين الناس منذ أن حدثت على أرضها ملحمة الطفّ الشهيرة التي استشهد فيها سبط النبيّ على الإمام الحُسين الله مع مجموعة من أهل بيته وأصحابه في العاشر من شهر المحرم الحرام سنة ٦١هـ، وتعدّ تلك الملحمة هي البداية الفعليّة لتاريخ مدينة كربلاء المشرق، إذ بدأ الناس يتردّدون عليها لزيارة الحُسين الله وفي وقت لاحق بدأوا في السكن بجوار القبر الشريف، وفعلاً بدأت ملامح المدينة تتضح حيناً بعد حين الى أن أصبحت مركزا مهماً من مراكز الفكر والعلم يقصدها العلماء وطلبة العلم من كلّ مكان، لذا فإنّ الحركة الفكريّة في كربلاء كبيرة وواسعة ولم تقتصر على جانب دون آخر، فكان الجانب العلميّ هو السمة البارزة في الحياة الفكريّة وذلك لوجود كوكبة من العلماء الذين استطاعوا أن يجعلوا من مدينة كربلاء مدرسةً علميّة كبيرة ينهل من علومها القاصي والداني، كما امتازت تلك الحركة بوجود عدد من الشعراء الذين رسموا بقصائدهم لوحات جميلة تعبر" عن تاريخ المدينة المشرق كما رسموا معركتها وملحمتها الخالدة بأحرف من ذهب، وبرزت في تلك المدّة بعض الأسر العلميّة وبعض المجالس الأدبيّة التي أعطت للمدينة أهميّة خاصّة الى جانب أهميّتها الدينيّة والروحيّة.

يتكون هذا البحث من مقدّمة وثلاثة مباحث وخاتمة، كان المبحث الأوّل بعنوان (قراءة تاريخيّة في أبرز الأحداث السياسيّة والاجتهاعيّة) إذ تناول الوضع السياسيّ للمنطقة ومدى انعكاس الأحداث السياسيّة على الواقع الاجتهاعيّ وعلى باقي الأحداث التي تمرّ بها كلّ المنطقة ومن ضمنها





مدينة كربلاء المقدّسة، أمّا المبحث الثاني فكان بعنوان (تطوّر الحركة العلميّة في كربلاء) إذ تمّ تقسيمه على موضوعين جاء الأوّل في بوادر نشوء الفكر الأصوليّ الشيعيّ حتى القرن الثاني عشر الهجري، وتناول الموضوع الثاني سيرة بعض العلماء الذين برزوا في تلك المدّة من الزمن، وأمّا المبحث الثالث فكان بعنوان (تطوّر الحركة الأدبيّة في كربلاء) وتمّ تقسيمه على ثلاثة مواضيع، اختصّ الأوّل بالشعراء وسيرهم وأبرز مؤلّفاتهم وقصائدهم، في حين كان الموضوع الثاني عن الأسر العلميّة وتمّ من خلاله الخوض في تاريخ تلك الأسر وأبرز الشخصيّات التي برزت من كلّ أسرة، أمّا الموضوع الثالث والأخير فكان عن المجالس الأدبيّة التي كانت موجودة يومذاك في كربلاء، ومعرفة ما كانت عليه تلك المجالس وما كان يدور بين أروقتها.

يأمل الباحثان أنهم قد قدّما بحثاً تأريخياً تناول موضوعاً مهماً من تاريخ كربلاء الزاخر رغم الصعوبة التي واجهت الباحثين في قلّة المصادر التي تناولت موضوعاً كهذا وفي تلك المدّة من التاريخ التي كانت مسرحاً لأحداث سياسيّة وعسكريّة مضطربة.

-المبحث الأوّل/ قراءة تأريخيّة في أبرز الأحداث السياسيّة والاجتماعيّة لمدينة كربلاء

شهدت بداية القرن الحادي عشر حتى الربع الأوّل من القرن الثاني عشر الهجري فتوراً في الحركة الفكريّة الى حدِّ بعيد، ويعود سبب ذلك الفتور الى الوضع السياسيّ والاجتماعيّ الذي آلت اليه البلاد الإسلاميّة بشكل عام ومدينة كربلاء بشكل خاصّ لكثرة النزاعات السياسيّة والعسكريّة والحروب





الطاحنة بين أمراء تلك البلدان، ولا سيّم الصراع العثمانيّ الصفويّ الذي أخذ صبغةً طائفيّة ومذهبيّة، وكانت تلك الصراعات ترمي بظلالها على وضع المنطقة بشكلٍ كامل، حتى أنّ بعض أمراء العشائر استطاعوا أن يكوّنوا إمارات صغيرة على حساب الدولتين وضمّ بعض المناطق الى إماراتهم، وهذا ما حدث عندما شهدت كربلاء سيطرة أمير عشائر جشعم المعروف بد(ناصر بن مهنا) الذي سيطر على كربلاء عام ١٠١٣هـ(١) وبسط زعامته على المدينة حتى عام ١٠٣٢هـ عندما قضى عليه الشاه عبّاس الصفوي (١)، ويذكر الرحّالة البرتغالي (بيدرور تكسيرا) ما جرى بكربلاء أثناء زعامة ابن مهنا عليها بأنّما كانت تعيش حالةً من الفوضى (١٠).

يضاف الى هذا أنّ تكسيرا شاهد بنفسه الأعراب التابعين للمير ناصر يبيعون في وضح النهار خيولاً وملابس وأثاثاً وأسلحة أربعة وثلاثين تركيّاً من رجال الحكومة التركيّة في كربلاء بعد أن قتلوهم وسلبوهم ما يملكون، وهذا يدلّ بلا ريب على مقدار الفوضى التي كانت تضرب أطنابها في تلك الجهات، وهو يعزو هذا إلى انشغال الحكومة يومذاك بالحرب مع إيران(٤).

كانت كربلاء إحدى محاور الصراع العثمانيّ الصفويّ إذ احتلّتها القوّات الصفويّة بقيادة الشاه عبّاس الصفويّ عام ١٠٣٢هـ بعد أن قضى على وجود ابن مهنّا فيها وزار المراقد المقدّسة في كربلاء وقد قام ببناء ضريح للإمام الحُسين الله من الفضّة وكساه بالحرير الفاخر (٥).

ولابد هنا من الإشارة الى أنّ مدينة كربلاء كانت زاخرة بالأفكار الدينيّة الشيعيّة التي جعلت من المدينة محطّاً لترحال طلبة العلم من كلّ مكان







بالإضافة الى أنّها كانت مقصداً للعديد من رجال الحكم في تلك المدّة (٦)، ولكنّها شهدت ثورة فكريّة وعلميّة كبيرة بعد أن انتقلت اليها زعامة الحوزة الدينيّة في النصف الثاني من القرن الثاني عشر الهجريّ، إذ شهدت المدينة ظهور عالم جليل هو الشيخ الوحيد البهبهاني في منتصف القرن الثاني عشر الهجريّ زعيم المدرسة الأصوليّة (٧).

## -المبحث الثاني/ تطوّر الحركة العلميّة في كربلاء

• أوّلاً بوادر نشوء الفكر الأصوليّ الشيعيّ حتى القرن الثاني عشر الهجري يُمكن اعتبار علم أُصول الفقه أحد العلوم الشرعيّة الذي اكتسب أهمّية خاصّة، وقامت الحوزة العلميّة الإماميّة باحتضانه، وبذلت الغالي والنفيس في تطويره والذود عنه، لأنّ هذا العلم يبرز مبادئ القواعد العقليّة والشرعيّة في مباني الاجتهاد الفقهيّ، إنّ الترابط المحكم بين الأفكار الأصوليّة التي تطوّرت تدريجيّاً على مدى مئات السنين يدفعنا في هذه المرحلة الفكريّة الى عرض (علم الأصول) على الصعيد التاريخيّ عرضاً شاملاً من دون التركيز على مواقع المدارس الأصوليّة الجغرافيّة، ذلك أنّ تطوّر علم الأصول في مدرسة جغرافيّة كالنّجف الأشرف مرتبط بتطوّره في مدرسة جغرافيّة أخرى وهي مدرسة الحلّة، وتطوّره في مدرسة كربلاء لا يقطع ارتباطه بمدرستي النّجف والحلّة (١٠)

إنّ المدارس الأصوليّة رتّبت على أساس التاريخ الزمنيّ المحدّد بقرن كامل لكلّ مدرسة أصوليّة، ابتدأت تلك المدارس بمدرسة القرن الخامس الهجري إذ لم تكن هناك نظريّة إماميّة في أصول الفقه قبل ذلك التاريخ إلّا أنّها لم تنهض الى مستوى النظريّة إلّا في عصر الشيخ المفيد (ت ٤١٣هـ) والشيخ الطوسي





(ت٤٦٠هـ)، وتميّزت تلك المدرسة بعرض ضبابيّ غير واضح لمطالب علم الأصول ووجود خلط معرفي بين علم أصول الدين وعلم أصول الفقه فمع الاستقلاليّة النسبيّة التي حصل عليها علم أصول الفقه المتطوّر باستمرار مع الحاجات الاستدلاليّة في عمليّة استنباط الأحكام الشرعيّة، إلّا أن ذلك الخلط لا يزال قائماً بين علمي الكلام والأصول خصوصاً في أخبار الآحاد، فقد كان أصوليّو تلك المدرسة لا يرغبون في الاستدلال بالروايات الظنيّة التي لا يعرف صدقها باعتبار أنَّها لا تؤدّي الى القطع وهي ليست دليلاً من الأدلَّة القطعيَّة، ولا شكَّ أنَّ هذه الفكرة قد استمدَّت من علم أصول الدين، حيث اتَّفق الكلاميُّون على أنَّهم لا يستطيعون إثبات صفات الخالق عزَّ وجلَّ عن طريق أخبار الآحاد، تناول الشيخ المفيد في رسالته الأصوليّة الطرق أو الأدلّة الى أصول الأحكام الشرعيّة فأوصلها الى ثلاثة وهي: (العقل واللّسان أي اللُّغة والأخبار)، وقد واصلت مدرسة (القرن الخامس الهجريّ) تطوّرها الأُصوليّ ووصلت إلى درجة من الرقيّ في أبحاثها عندما انتقل شيخ الطائفة الجليل أبو جعفر الطوسي (ت٤٦٠هـ) إلى النَّجف عام (٤٤٨هـ) وبدأ بمارسة الكتابة والتدريس هناك، فكتب كتاب (عُدّة الأُصول) الذي يُعتبر من أوائل الكتب التي تخلُّصت من عقدة الخلط بين علمي الكلام والأُصول، وميّزت البحوث الأصوليّة عن الفقهيّة على أساس الفرق بين الأدلّة الإجماليّة والأدلّة التفصيليّة، يشير شيخ الطائفة إلى ذلك في كتابه (عُدّة الأُصول) بالقول: «أُصول الفقه هي أدلَّة الفقه فإذا تكلَّمنا في هذه الأدلَّة فقد نتكلَّم في ما يقتضيه من إيجاب وندب وإباحة وغير ذلك من الأقسام على طريق





الجملة، ولا يلزمنا عليها أن تكون الأدلّة الموصلة إلى فروع الفقه، لأنّ هذه الأدلّة أدلّة على تعيين المسائل، والكلام في الجملة غير الكلام في التفصيل» ولعلّ في تعبير الشيخ أوّل إشارة إلى مصطلح القواعد المشتركة على الصعيد الأصوليّ، ومصطلح المفردات الخاصّة على الصعيد الفقهيّ<sup>(۹)</sup>.

بينها جاءت مدرسة القرن السادس الهجري متمثّلةً بالعالم الجليل وهو: ابن إدريس الحلّي (ت ٩٨ ٥ هـ) وكتابه الفقهيّ الجليل (السرائر) فقد ابتدأه بإعلان إيهانه بحجّيّة العقل بالإضافة إلى النصوص الشرعيّة، قائلاً: «فإنّ الحقّ لا يعدو أربع طرائق: كتاب الله سبحانه أو سنّة رسوله المتواترة المتَّفق عليها أو الإجماع أو دليل العقل، فإذا فقدت الثلاثة فالمعتمد في المسألة الشرعيّة عند المحقّقين الباحثين عن مآخذ الشريعة التمسّك بدليل العقل فيها، فإنَّا مبقاة عليه وموكولة إليه، فمن هذه الطريق توصَّل إلى العلم بجميع الأحكام الشرعيّة في جميع مسائل أهل الفقه، فيجب الاعتماد عليها والتمسُّك بها فمن تنكّر عنها عسف وخبط خبط عشواء" ولم يكتفِ ابن إدريس في كتابه ببيان آرائه الفقهيّة، بل كان يناقش في كلّ فرع الأساسَ الأُصوليّ للمسألة الفقهيّة، وقد ناقش في بعض الأحيان أكثر من مسألة أصوليّة في فرع فقهيّ واحد، وعمد ابن إدريس إلى مناقشة آراء الشيخ الطوسى ونقدها نقداً علميّاً على نطاقَى الاستدلال والاستنباط، وبكلمة موجزة فإنّ كتاب السرائر كان محاكاة علميّة أخرى لآراء الشيخ الطوسي في كتابيُّ (النهاية والمبسوط)، وطريقاً جديداً للنقد العلميّ والاستنباط الشرعيّ المستقل عن المحاكاة والتقليد(١٠).





أمّا مدرسة القرن الثامن الهجري وهي المدرسة التي ازدهرت في الحلّة فامتدّت مع مدارس القرن الثامن والتاسع والعاشر الهجرية وأهمّ أقطاب هذه المدرسة المحقّق الحلّي جعفر بن الحُسين (ت ٢٧٦هـ)، الذي كتب في علم الأصول كتابين هما: (نهج الوصول إلى معرفة علم الأصول، ومعارج الأصول)، وقد سيطرت هذه المدرسة بشقّيها الأصولي والفقهي، على الفكر الشيعي حقبة طويلة من الزمن، فقد أصبح كتاب (شرائع الإسلام للمحقّق الحليّ) وهو من الكتب الفقهيّة الاستدلاليّة المبوّبة تبويباً علميّاً للمحقّق الحليّ) وهو من الكتب الفقهيّة الاستدلاليّة المبوّبة تبويباً علميّاً جديداً، مدار بحث وتدريس وشرح وتعليق في الحوزات العلميّة بدلاً من كتاب النهاية للشيخ الطوسي، وبذلك فقد انتهى العصر التدريسي لمؤلّفات كتاب النهاية للشيخ الطوسي المتمثّل في الكتب الرئيسيّة الثلاثة (المبسوط، والنهاية، وعدّة الشيخ الطوسي المتمثّل في الكتب الرئيسيّة الثلاثة (المبسوط، والنهاية، وعدّة الأصول) ليدخل عصر المحقّق الحليّ بكتابيه (شرائع الإسلام، والمعارج) (۱۱).

بلغ علم الأصول في القرن الثامن الهجري درجةً أعلى من الدقة والعمق أكثر من أيّ وقت مضى، ففي كتاب القواعد والفوائد في الفقه والأُصول والعربية للشهيد الأوّل مُحمّد بن مكّي (ت ٧٨٦هـ) ما يقارب ثلاثهائة وثلاثين قاعدة أصوليّة وفقهيّة ونحويّة، إضافة إلى فوائد تقرب من مائة فائدة، والكثير من التنبيهات التي يغلب عليها الطابع الفقهيّ الاستدلاليّ، ومنهجه في ذلك إيراد القاعدة الأصولية ثم مناقشتها مناقشة استدلاليّة على ضوء المذهب الإماميّ، ثمّ مقارنتها بالمذاهب الأخرى، وهذه الروح الاستدلاليّة نقلت علم الأصول إلى مرحلة جديدة من مراحل استقراره وثبوته، وأوجدت إدراكاً خاصًا لفهم دوره الحاسم في عمليّة استنباط الأحكام الشرعيّة إدراكاً خاصًا لفهم دوره الحاسم في عمليّة استنباط الأحكام الشرعيّة





الخاصّة بالأحداث والوقائع المتغيّرة بتغيّر الزمان والمكان(١١).

لم يظفر القرن التاسع الهجري إلّا بفقيه من فقهاء مدرسة الحلّة وهو: المقداد بن عبد الله السيوري الحلّي (ت ٨٢٦هـ) الذي كتب شرح مبادئ الوصول لعلم الأصول وسمّاه بـ(نهاية المأمول، ونضد القواعد الفقهيّة على مذهب الإماميّة، والتنقيح الرائع في شرح المختصر النافع، وكنز العرفان في فقه القرآن)، وهذه الكتب وغيرها ممّا كتب من قبل ساهمت كلّها في تنظيم المناهج الأصوليّة في عمليّة الاستنباط في تلك المرحلة، خصوصاً وإنّ ابتعاد الفقهاء عن عصر النصّ واختلافهم في سلامة الروايات من حيث السند والدلالة، جعلهم يصبّون جهداً مكثّفاً في سبيل بلورة القواعد الأصوليّة المشتركة في عمليّة استخراج الحكم الشرعي (١٠٠).

ويعدّ القرن العاشر الهجريّ فترة تطوّر كمّيّ لا نوعيّ في علم الأصول عند الشيعة الإماميّة، فلم تتعدّ مواضيع الأصول في تلك الفترة ما كان متعارفاً بين الفقهاء من مباحث الألفاظ، وبعض الأدلّة العقليّة والشرعيّة، وبانتهاء القرن العاشر ينتهي دورُ مدرسة الحلّة في الفقه والأصول، وتنتقل الحوزة العلميّة الشيعيّة ثانيةً إلى النّجف الأشرف، ومن أبرز علماء ذلك القرن هو الشهيد الثاني، زين الدين الجبعي (ت ٩٦٥هـ)، الذي كان ملمّاً بأفكار المدارس الفقهيّة والأصوليّة السنيّة (على ضوء المذاهب الأربعة) من خلال رحلاته وأسفاره إلى الشام ومصر والحجاز والقسطنطينيّة والعراق إضافةً إلى موطنه في (جبل عامل)، فاستفاد من ذلك كلّه في الحفاظ على استقلاليّة أصول فقه أهل البيت الشي في الاستنباط بشكل واع ومتميّز، فقد طبعت تلك





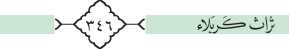
الخبرة والثقافة المذهبيّة مؤلّفاته بطابع الموضوعيّة في العرض والعمق في الفكرة والوضوح في التعبير (١٠٠).

أمّا القرن الحادي عشر الهجري فقد تميّز بوجود علماء كبار أمثال الفاضل التوني (ت١٠٧١هـ) الذي أبدع في كتابه (الوافية) في تقسيم علم الأُصول على قسمين على خلاف ما كان يؤمن به معاصروه، الأوّل: مباحث الألفاظ، والثاني: المباحث العقليّة، وهو التقسيم المعمول به حتّى عصرنا الحاضر، ثمّ آمن بأنّ مبحث مقدّمة الواجب ومبحث الضدّ ومبحث المفاهيم ينبغي أن تُدرج جميعها في المباحث العقليّة تحت عنوان (التلازم بين الحكمين) لا في مباحث الألفاظ كما هو المعمول في عصره.

وقد نحا السيّد الخونساري (ت ١٠٩٨هـ) في كتابه (مشارق الشموس في شرح الدروس) منحىً عقليّاً واضحاً، بحيث أضاف إلى علم الأُصول دقّةً عقليّة وطابعاً فلسفياً كان له أثر كبير على التركيبة الثقافيّة لعلماء الأُصول الذين جاءوا من بعده، وبالخصوص في القرن الثالث عشر الهجري (١٥٠).

وقد شهد القرن الثاني عشر الهجري ركوداً في النشاط الأُصولي وحركة الإبداع التي شهدناها سابقاً، بسبب التأثيرات الفكريّة التي تركتها الحركة الأخباريّة على مجمل النشاط العلميّ للطائفة ولم تكن هناك مصادر سوى مؤلّفين في الأُصول هما: حاشية شرح المختصر للعضدي تأليف أغا جمال الخونساري (ت ١١٢٥هـ)، وشرح الوافية تأليف السيّد صدر الدين بن محمّد باقر الرضوي القمّي (ت١١٧٠هـ) (١١٠٠.

ولا شكَّ أنَّ اقتصار فقهاء هذا القرن على شرح الكتب الأُصوليَّة للسلف







الشريف، والتعليق عليها دون التوجّه نحو المنحى الإبداعي في الكتابة المستقلّة كان يعدُّ نكسةً من نوع ما في تاريخ علم الأُصول، ولكن مع حجم تأثير تلك النكسة الفكريّة على تطوّر علم الأُصول، إلّا أنّنا نشعر بأنّ تلك الكتابات والشروح ساهمت بشكل من الأشكال في التمهيد لظهور مدرسة العالم الكبير الوحيد البهبهاني التي افتتحت عصراً جديداً في تاريخ هذا العلم (۱۷).

نستنتج من دراسة المدارس الأُصوليّة للشيعة الإماميّة، أنّ نظريّات الدليل العقليّ واللفظيّ والشرعيّ لم تكن من إنتاج مفكّرٍ واحد أو من إفراز عصرٍ معيّن بذاته، بل إنّ النظريات الأُصوليّة الإماميّة تمثّل جهداً لعددٍ كبير من العلماء على طول فترة زمنيّة مديدة استمرّت عدّة قرون.

#### • ثانياً/ العلماء

### ١-السيّد طعمة علم الدين الحائري:

هو السيد طعمة (الثالث) نقيب الأشراف بن السيد علم الدين بن السيد طعمة بن السيد شرف الدين نقيب الأشراف بن السيد طعمة كهال الدين من آل فائز الموسوى الحائرى (١٨٠).

كان السيد طعمة علم الدين أيّام السلطان مراد بن السلطان سليم بن السلطان سليهان القانوني (١٠١٢هـ-١٠٢هـ) وقد شهد احتلال الشاه عباس الصفويّ الأوّل لمدينة بغداد سنة ١٠٣٣هـ، ولا شكّ أنّه كان من العلماء المتضلّعين من المشهد الحُسينيّ، وقد سجّل الشيخ أحمد بن علي النحويّ العالم المبرّز في وقته شهادته في وقفيّة (فدان السادة) التي أوقفها السيد طعمة





علم الدين على أولاده عام ١٠٢٥ه، كان السيد طعمة رئيساً مطاعاً ويُعدّ من القضايا أشهر أعيان وملّاكي كربلاء في عصره، وكان مرجعاً لحلّ الكثير من القضايا العشائريّة يقصده الناس من كلّ صقع ومكان، فكانت له سطوة وجلالة بالحائر الشريف، وكانت له بها ضياع وبساتين وعقارات وإليه يُنسب السادة آل طعمة في كربلاء، لم يتمّ العثور على تاريخ مولده أمّا تاريخ وفاته فالظاهر أبّا بعد عام ١٠٤٣هـ استناداً لتوقيع نجله المرحوم السيد نعمة الله في وقفيّة مؤرّخة في شهر ذي القعدة من العام الخامس والأربعين بعد الألف (١٩٠).

## ٧- الشيخ يوسف البحراني (١١٠٧هـ/ ١٦٩٥م)

هو الفقيه المحدّث الشيخ يوسف بن أحمد بن إبراهيم بن أحمد بن صالح بن أحمد بن عصفور بن أحمد بن عبد الحُسين بن عطيّة بن شيبة الدرازي البحراني. والدراز قريةٌ في البحرين، ولد في قرية الماخور عام ١١٠٧هـ/ ١٦٩٥م (٢٠)، كان شاعراً موهوباً وخاصّة أنّ له قصائد قالها في مدح الأئمّة الأطهار على، وقال قصيدة في مدح أمير المؤمنين المنه من أبياتها:

إليك أمير المؤمنين وفودي فأنت منائي من جميع قصودي

أخوض بحار الموت في حبّ سيّد به سؤددي دنياً وبطن لحودي

فياروحُ روحي في هواه وسارعي لديه، وجودي فهو أصلُ وجودي

عليك صلاة الله يا خير من مشى وماست به في بيدِها قُلصُ القود

#### ماجستير تاريخ. ثائر جاسم مُحمّد السعدي. ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





وهي قصيدةٌ تتجلّى فيها كلّ معاني الحبّ والولاء المحض لهذا الرجل العظيم الله الذي لم تتشرّ ف الكعبة بغيره وليداً (٢١٠).

كان الشيخ البحراني متعفّفاً عمّا في أيدي الناس من حقوق وغيرها، فكان يعمل بالزراعة ليُعيل نفسه وأهله بعيداً عن غيره، ومن أخلاقه العالية ما نقله صاحب (علماء البحرين) من أنّ البهبهاني سُئِل عن الصلاة خلفه فقال: (لا تصحّ)، وسُئِل الشيخ يوسف عن الصلاة خلف البهبهاني فقال: (تصحّ). ولمّا رأى استغراب السائل قال: (وأيّة غرابة في ذلك، إنّ واجبي الشرعيّ يحتّم عليه ذلك، وقد فعل كلّ منّا عليّ أن أقول ما أعتقد، وواجبه الشرعيّ يحتّم عليه ذلك، وقد فعل كلّ منّا بتكليفه وواجبه، وهل يسقط عن العدالة لمجرد ألّا يصحّ الصلاة خلفي)(۲۲).

هنالك العديد من العلماء الذين قالوا في الشيخ يوسف البحراني و أثنو اعليه، ومنهم صاحب كتاب (تنقيح المقال) إذ قال: (عالمُ فاضلٌ متبحّر ماهر متتبّع محدّث ورع عابد صدوق ديّن من أجلّة مشايخنا المعاصرين وأفاضل علمائنا المتبحّرين (٢٣٠)، وقال عنه صاحب كتاب (الأعلام): (فقيةٌ إماميّ غزير العلم) (٤٢٠).

ذكر الشيخ أغا بزرك الطهراني (٢٥) في كتابه (طبقات أعلام الشيعة) بأنّا الشيخ يوسف البحراني له ولدان هما الشيخ الحسن البحراني، حيث ذكر أنّه ترجم لوالده في آخر نسخة من نسخ اللؤلؤة ترجمة مفصّلة وهو الذي ذكر أنّه تُوفّي عام ١١٨٦هـ، والشيخ مُحمّد وكان عالماً مرجعاً في إحدى ضواحي كرمان وكانت أمّه كرمانيّة تزوّج بها والده عند نزوحه إلى كرمان وبقي ولده هذا هناك حتى وفاته (٢١).





تتلمذ الشيخ البحراني على يد الكثير من العلماء وروى عنهم، ومنهم (الشيخ أحمد البحراني –والده-، الشيخ حُسين الماحوزي، الشيخ أحمد بن عبد البلادي، الشيخ عبد الله بن السيد علوي البلادي البحراني، المولى مُحمّد رفيع الدين بن فرج الجيلاني الرشتي الشهير بالمولى رفيعاً عن المجلسي)، كما تتلمذ على يده العديد من العلماء ومنهم: (الشيخ أبو علي الحائري صاحب منتهى المقال، المحقّق الميرزا أبو القاسم القمّي صاحب القوانين، الشيخ أحمد الحائري، السيد أحمد العطّار البغدادي، العلّامة السيد مُحمّد مهدي بحر العلوم، العلّامة السيد الميرزا مهدي الشهرستاني الحائري، السيد الميرزا مهدي بن هداية الله الأصفهاني الخراساني). وغيرهم كثيرون (٢٧٠).

ترك إرثاً علمياً ضخماً، ومن مؤلّفاته البالغة خمسين كتاباً نذكر منها: (أجوبة المسائل البهبهانيّة، أجوبة المسائل الخشتية، إعلام القاصدين إلى مناهج أصول الدين، الجنّة العاصمة، حاشية على لؤلؤة البحرين، الحدائق الناضرة، خيرة الطيور، شرح بداية الهداية للحرّ العاملي، الفوائد الرجاليّة، مختصر رسالته الصلاتيّة، المسائل الشيرازيّة، معادن العلم، معراج النبيه في شرح من لا يحضره الفقيه، مناسك الحجّ، هدم الطلقة والطلقتين)(٢٨).

توفّى في كربلاء المقدّسة يوم السبت الرابع من ربيع الأوّل عام ١١٨٦هـ الموافق لعام ١١٧٧م، وصلّى عليه العلّامة البهبهاني ودُفن في الرواق عند رجلي سيّد الشهداء الإمام الحُسين الله ممّا يقرب من الشبّاك المقابل لقبور الشهداء (رضوان الله عليهم)، وحضر تشييعه جمعٌ غفير من الناس على الرّغم من هروب أكثرهم من المدينة بسبب الطاعون الذي أصابها، وأقيمت





له مجالس العزاء في سائر المدن الشيعيّة(٢٢).

#### ٣- الوحيد البهبهاني (١١١٧هـ-١٢٠٥هـ) (١٧٠٦م-١٧٩١م)

ولد السيد مُحمّد باقر المعروف بـ (الوحيد البهبهاني) في أصفهان عام ١١١٧ هـ (٣٠) وقد عُرف بالبهبهاني وليس بالأصفهاني لأنّه قد أطال الإقامة في بلدة بهبهان (٣١)، وهو من أسرة عريقة ذات نسب شريف، فأبوه مُحمّد أكمل بن مُحمّد صالح الأصفهاني من أحفاد الشيخ المفيد وكان من كبار علماء عصره، أمّا أمّه فهي سيّدة محترمة ذات نسب رفيع وهي حفيدة الملّا الفقيه صالح المازندراني صهر العلّامة المجلسي الأوّل (٢٠٠).

إنّ الوحيد البهبهاني ولد في أصفهان وأقام فيها حتّى وفاة والده الذي كان يدرّسه المقدّمات، أمّا زوجته فهي بنت أستاذه السيد مُحمّد الطباطبائي، أمّا أو لاده فهم ولدان مُحمّد علي وأغا عبد الحُسين (٣٣)، هاجر من أصفهان الى النّجف الأشرف لتحصيل العلم فيها ثمّ هاجر الى بلدة بهبهان في إيران وأقام فيها ثلاثين عاماً ثمّ هاجر منها الى كربلاء المقدّسة حتّى وفاته (٤٣٠).

تتلمذالوحيدالبهبهاني على يدوالده أكمل مُحمّد الأصفهاني الذي درّسه المعقول، وأمّا أستاذه وأستاذه السيد مُحمّد الطباطبائي البروجردي الذي درّسه المعقول، وأمّا أستاذه الثالث فهو السيّد صدر الدين الرضوي القمّي الذي درّسه الفقه والأصول (٥٣٠).

أمّا أبرز تلامذته فالشيخان أحمد ومهدي النراقي، والسيدبحر العلوم والشيخ جعفر كاشف الغطاء والميرزا أبو القاسم القمّي صاحب قوانين الأصول (٢٦٠). أمّا مؤلّفاته فهي كثيرة تربو على المائة مؤلّف في علم الكلام والفقه



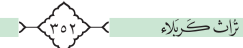


والأصول والرجال والحديث، ومن أبرز مؤلّفاته (الفوائد الحائريّة، التحفة الحُسينيَّة، الحاشية على تهذيب الأحكام، الردّ على شبهات الأخباريّين، الردّ على الأشاعرة ونفي الرؤية في الآخرة، الحاشية على معارج الأحكام، رسالة في الاجتهاد والأخبار، حجّية ظواهر الكتاب، أصالة الطهارة، هداية السنّة في الإمامة وهو باللّغة الفارسيّة)(۱۲۷).

بزغ نجم الوحيد البهبهاني من خلال محاربته للمدرسة الأخباريّة التي كانت تدّعي نكران الاجتهاد وجواز التقليد داخل الحوزة العلميّة، إذ شنّ هجوماً عنيفاً على تلك المدرسة بمؤلّفاته وحججه الشفويّة الحادّة مع علمائها، وقد نقل في كتابه الفوائد الحائرية ورسائله نهاذج منها وبدروسه القيّمة التي كان يلقيها على تلامذته الكثيرين الذين التفّوا حوله، وعلى يديه كانت بداية تطوّر علم الأصول الحديث وخروجه عن جموده الذي لازمه لعدّة قرون، وتوجّه التفكير العلميّ الى نواح جديدة غير مألوفة انكمشت على أثرها المدرسة الأخباريّة على نفسها ولم تستطع أن تثبت أمام المدرسة الأصوليّة التي تبنّاها الوحيد البهبهاني في كربلاء المقدّسة عام ١٢٠٥ هـ ودُفن في رواق حرم الإمام الحُسين الله المناهات المحددة في رواق حرم الإمام الحُسين الله المناهات ا

## ٤- الشيخ مُحمّد بن إسهاعيل المازندراني (١٥٩هـ)

هو مُحمّد بن اسماعيل بن عبدالجبار بن سعد الدين المازندراني الحائري المعروف برأبي علي)، صاحب كتاب (منتهى المقال في أحوال الرجال)، ولد في كربلاء سنة ١١٥٩هـ، ذكر هو نسبه هكذا: (مُحمّد بن







إسهاعيل المدعوّ بأبي علي البخاري، الغاضريّ مولداً)، وحكى هو نقلاً عن أبيه: أنّ نسبه يتّصل بابن سينا ('')، وقال عن نفسه: مات والدي ولي أقلّ من عشر سنين، درس على يد الوحيد البهبهاني، والسيد علي الطباطبائي صاحب الرياض، ومن أهمّ مؤلّفاته كتاب (منتهى المقال في أحوال الرجال) المعروف برجال أبي علي ('')، أو المعروف بكتاب الرجال الكبير، واشتهر هذا الكتاب في عصره لاشتهاله على كلّ تعليقة الوحيد البهبهاني، فصار معروفاً ومرجعاً للعلماء، وطبع مرّتين في إيران، وله مؤلّفات ومصنفات عديدة أخرى منها: (رسالة عقد اللآلئ البهية في الردّ على الطائفة الغبيّة، وترجمة مناسك الحجّ للوحيد البهبهاني من اللّغة الفارسيّة إلى اللّغة العربيّة، وكتاب رسالة زهر الرياض في الطهارة والصوم والصلاة باللّغة الفارسيّة، وكتاب في الردّ على طاحب نواقض الروافض، ورسالة أحكام الحجّ، وترجمة رسالة الوحيد البهبهاني)، ثُوفيّ الشيخ المازندراني في كربلاء عام ١٢١٥هـ (۲۱).

#### ٥ - السيّد مهدي الشهرستاني الموسوي (١١٣٠هـ-١٢١٦هـ)

السيد مهدي هو ابن السيد جلال أبي القاسم، ينتهي نسبه إلى الإمام موسى الكاظم على، ولد في مدينة أصفهان عام ١١٣٠هم، في أسرة علوية عريقة أسندت إلى كثير من أفرادها الصدارة والرئاسة في عهد الدولة الصفوية، منهم الميرزا السيد فضل الله الشهرستاني الوزير الأعظم للشاه طهاسب الأوّل الصفويّ (٢٤)، انتقل في عنفوان شبابه إلى مدينة كربلاء طلباً للعلم فيها، وكان ذلك في أواسط القرن الثاني عشر الهجريّ، اشتهر أمره كثيراً في فيها، وكان ذلك في أواسط القرن الثاني عشر الهجريّ، اشتهر أمره كثيراً في





العلوم والتدريس والتحقيق، وتتلمذ بوجهٍ خاص لدى المعلّم الكبير الوحيد البهبهاني فكان أحد المهديّين الأربعة، الذين كانوا من المتفوّقين بين تلامذة أستاذهم الوحيد، وهؤلاء المهديّون هم: (السيد مُحمّد مهدى الشهرستاني، السيد مُحمّد مهدى بحر العلوم الطباطبائي، الميرزا المولى مُحمّد مهدى النراقي، الميرزا مُحمّد مهدي الطوسي الخراساني المعروف بالشهيد الثالث بن هداية الله بن طاهر المقتول في المشهد الرضوى سنة ١٢١٨هـ) (٤٤). كما تتلمذ لدى الشيخ يوسف البحراني صاحب الحدائق، وروى عن أساتذته، وكان من كبار شيوخ إجازة الحديث، ومشتهراً في درس التفسير والحديث والفقه واللُّغة، ومن أعماله الجليلة في كربلاء أنَّه قام بإصلاحاتٍ كثيرة في العتبة الخُسينيّة المقدّسة مستفيداً من المال الذي كان يرد اليه من موقوفات جدّه الأعلى السيد فضل الله الشهرستاني، والموقوفة على إعمار العتبات المقدّسة في العراق وإيران لأنَّه أبرّ أولاد الواقف حينذاك، ومن جملة الإصلاحات هذه إلحاقه الجامع الكبير الذي كان يقع خلف الروضة الحُسينيّة من شمالها بالروضة، وبني جامعاً آخر بدلاً عنه خارج الروضة في الصحن الشريف من جهته الشرقيّة، قرب مدخل باب الصافي، وبذلك توسَّعَت العتبةُ المقدّسة (٥٠).

من أهم مؤلّفاته (المصابيح في الفقه، الفذالك في شرح المدارك، بعض الحواشي والرسائل كحاشية على المفاتيح، وتفسير بعض سور القرآن الكريم، وكلّها مخطوطة). توفّي في كربلاء عام ١٢١٦هـ(٢١٠).





## - المبحث الثالث/ الحركة الأدبيّة والثقافيّة

## • أوّلاً/ الشعراء:

كانت كربلاء منذ قرون عديدة مدرسة فكريّة تخرّج منها العديد من الشعراء الذين برعوا بأساليب الشعر وأغراضه واتجاهاته فكانت أفكارهم وقصائدهم محلّ استحسان منقطع النظير مقارنة بمدن أخرى ذات تاريخ كبير، ولكن الفرق يكمن بأنّ كربلاء قد تقدّس تاريخها بوجود مراقد الأئمة الأطهار الذين استشهدوا في واقعة الطفّ الشهيرة عام ٢١هه، فمن أبرز الشعراء خلال القرنين الحادي عشر والثاني عشر الهجريّين هم:

## ١- السيد نصر الله الحائري (ت ١٦٨ هـ):

هو السيد أبو الفتح عزّ الدين نصر الله بن الحُسين بن علي الحائري الذي يعود نسبه الى السيد ابر اهيم المجاب بن مُحمّد العابد بن الإمام موسى الكاظم اللهرّس في العتبة الحُسينيّة المقدّسة المعروف بـ (المدرّس) وقد أطلَقَ عليه صاحب كتاب نشوة السلافة بـ (ابن قطة) (٧٤٠).

كان شاعراً وخطيباً ومحدّثاً وعالماً جليلاً، وكان شخصيّة لامعة في عصره، إذ كان له مجلس تدريس داخل العتبة الحُسينيّة المقدّسة يحضره عددٌ كبير من طلّاب العلم العراقيّين أو غيرهم من بلدان أخرى، سافر الى إيران مرّات عديدة في عصر السلطان القاجاري نادر شاه (١٩٠١)، كانت له مؤلّفات كثيرة ومشهورة وله ديوان شعر جمعه السيد حُسين الرشيد (١٩٠١)، ولمّا ذهب نادر شاه لزيارة أمير المؤمنين الإمام على المناه على





قصيدةً كان مطلعها:

إذا ضامك الدهر يوماً وجارا فلُذْ بحمى أمنع الخلق جارا علي العلي وصنو النبي وغيث الورى ثمّ غيث الحيارى هزبر النزال وبحر النوال وشمس الكهال التي لا تواري(50)

كان السيد نصر الله كثير الاعتكاف في العتبة العبّاسية المقدّسة مشغولاً في ذلك بالدراسة والتدريس، سافر الى اسطنبول في مهمّة رسميّة كلّفه بها السلطان نادر شاه وهناك وشي به مفتي صيدا عند السلطان العثماني فأمر بقتله واستشهد في اسطنبول عام ١١٦٨هـ(١٥). امتاز شعره بالجمع بين الحداثة والأصالة ورقّته ورهافة حسّه وصدق العاطفة ودقّة الوصف، واقتصر شعره في أغلب الأحيان في ذكر آل البيت الله أو في مراسلاته مع أدباء زمانه. قال عنه محمّد رضا الشبيبي (١٥): «يعدّ الأستاذ المحدّث الأديب السيد نصر الله الحائري رحمه الله من أئمّة الأدب، شدّت اليه الرّحال وكانت له في الحائر مدرسة مشهورة وخزانة من أنفس خزانات الكتب في عصره، جلب الميا النسخ المختارة من الأقطار البعيدة، فقد كان السيد رحّالة كثير الأسفار وقد زار القسطنطينيّة وعواصم البلاد الإيرانيّة وسواها غير مرّة».

روى عن السيد الحائري أشهر الأدباء الذين عاصروه ومن جاء بعدهم، وإنّ أروع ما قاله السيد الحائري في مدح آل البيت تخميسه لقصيدة الفرزدق في مدح الإمام علي بن الحُسين الماليم، قال فيها:





هذا الذي لم يخبْ في الدهر قاصدُهُ هذا الذي لم يكذَّبْ قطّ حامدُهُ

هذا الذي ما وني في الحرب ساعدُهُ هذا الذي أحمد المختار والدُّهُ

وابن الوصيّ الذي في سيفه النقمُ هذا الذي ليس يحكى البحر نائله هذا الذي كرّم الباري فضائله

وشابه الزهر الزاهي شهائله هذا ابن فاطمة إن كنت جاهله

## بجدّه أنبياء الله قد خُتموا<sup>(۱۵)</sup> ۲- السيد حُسين مير رشيد الرضوى (ت ۱۱۷۰هـ)

هو السيد حُسين بن الأمير رشيد بن القاسم الحُسيني الرضوي يعود نسبه الى الإمام علي بن مُحمّد الهادي الله كان شاعراً موهوباً، امتاز شعره بجودة ورقّة الأسلوب ودقّة المعنى، وإنّ ديوانه الكبير يحتوي على أربعة آلاف بيتٍ من الشعر (٤٥). تناول في شعره مدح أستاذه نصر الله الحائري وباقي أساتذته، ومن شعره الذي أرّخ فيه تذهيب قبّة العتبة العلويّة المقدّسة عام المادة قال فيها:

أمطلع الشمس قد راق النواظر أمْ نار الكريم بدت من جانب الطور





أَمْ قبّة المرتضى الهادي بجانبها منارتا ذكرِ تقديسٍ وتكبير (65)

تتلمذ الشاعر على يد السيد نصر الله الحائري صاحب مجلس في العتبة الحُسينيّة المقدّسة يومذاك وهو الذي جمع ديوان أستاذه وكتب مقدّمته. ومن أشهر مؤلّفاته (ذخائر المال في مدح النبيّ والآل)، اتّفق المؤرّخون على مكان وفاته وهو في كربلاء ولكن اختلفوا في تاريخ وفاته فمنهم من قال إنّه توفيّ في عام ١١٥٦هـ وقال بعضهم عام ١١٦٠هـ في حين قال البعض الآخر وهو الأقرب إنّه توفيّ بعد أستاذه نصر الله الحائري بعامين أي في عام ١١٧٠هـ (٥٦).

## ٣- السيد مُحمّد بن أمير الحاج (ت ١١٨٠هـ)

هو الأديب والشاعر الجليل السيد مُحمّد بن السيد حُسين بن أمير الحاج صاحب شرح قصيدة أبي فراس الحمداني وهو أحد تلامذة السيد نصر الله الحائري، ومن آثاره كتاب (الآيات الباهرات) وكتاب (تاريخ نور الباري) الذي فرغ من تأليفه عام ١١٧٧هـ(٥٧). كما أنّه نظم قصيده أرّخ فيها تذهيب قمّة العتمة العلويّة المقدّسة قال فيها:

اللهُ أكبرُ لاح قُرْ صُ الشمسِ فِي أرضِ الغري أم قبّةُ الفلك الذي فيها أضاءَ المشترى





أم طورُ سيناءِ الكليـــ به كبدرٍ نيرِ بل قبّةُ النبأ العظيـــ وزيدِ طه الأطهرِ قد ريمَ في تذهيبها زيّاً وحسن المنظرِ

وذكر صاحب كتاب (الذريعة الى تصانيف الشيعة) عن آثاره الشعرية (الآيات الباهرات في معجزات النبيّ والأئمّة الهداة) و (تاريخ نور الباري) هو ديوان في نظم تواريخ أهل البيت الله رباعيّة وقطعة وغيرهما، وأكثر موادّ تلك التواريخ المنظومة مقتبسة من المقطّعات التي هي فواتح السور القرآنيّة للسيد مُحمّد بن الحُسين بن أمير الحاج (٥٠٠).

لقد كان السيد مُحمّد بن أمير الحاج شاعراً فذّاً إضافةً الى نبوغه في ما قدّمه من شعرٍ في شتّى المجالات الدينيّة والاجتهاعيّة، فقد رسم في شعره صوراً واضحة الملامح لحياته وعرض لنا ألواناً من أحداث وتطوّرات العصر الذي عاشه، وله قصائد تدور في مدح آل البيت عليه، ومن بين تلك القصائد هذه الأبيات التي مدح بها الرسول الأعظم مُحمّد على وأوّلها:

حيّ الكرام الألى هم في الصفا نزلوا من بعدهم ما صفا لي عيشي الخضلُ طوفان نوحٍ من العينَيْن أغرقني وفي الحشا نار إبراهيم تشتعلُ



#### الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة



العذل مرّ وراقتني مذاقته لطعم ذكرى أناسٍ ذكرُهُم عسلُ العذل مرّ وراقتني مذاقته لطعم ذكرى أناسٍ ذكرُهُم عسلُ إن كان يوسف قطّعن اليدين له فمهجتي قطّعتها الأعينُ النجلُ (59)

## ٤ - الشيخ أحمد الخازن (ت ١١٨٧هـ)

كان من شعراء كربلاء الموهوبين في القرن الثاني عشر الهجري وسمّي برالخازن) لأنّه أمين مخزن العتبة العبّاسية المقدّسة يومذاك، وقد ذكره صاحب كتاب (أعيان الشيعة) قائلاً: شاعرٌ أديب له مراسلة مع السيد نصر الله الحائري ووصفه جامع ديوانه السيّد المذكور بالأديب الأريب الماجد، وذكر أنّه امتدح السيّد بقصيدة فأجابه السيّد بقوله:

أَ لآليُّ نظمت مع المرجان في جيد ظبي فاتر الأجفانِ أم ذي عروسُ الروض جلّلها الحيا فاحمر خدُّ شقائق النعمانِ أم نسمةٌ سَرَتْ ف تمايلتْ منها قدودُ عرائس الأغصانِ أم خمرةٌ جليت بكأس رائق أم ريق مَنْ قد هام فيه جناني (60)

ومن شعره أيضاً:





يده ففاق عُلاً على الرضوانِ

مَنْ حلّ مفتاحُ الفتى العبّاس في

ضحكت بروق العارض الهتان

صلّی علیك الله یا عبّاس ما

كما ذكره صاحب كتاب (مدينة الخُسين) بقوله: «هو العالم الفاضل الشيخ أحمد، تولّى السدانة بعد وفاة الخازن السابق الشيخ حمزة، وتوفّي عام ١١٨٧ هـ، كان من معاصري الأستاذ أبي الفتح السيد نصر الله الحائري الفائزي»(١١).

## ٥ - السيد مُحمّد زيني الحائري (ت ١١٤٨هـ - ١٢١٦م):

هو مُحمّد بن السيد أحمد بن السيد زين الدين بن علي الكاظمي بن سيف الدين بن رضاء الدين وهي إحدى الأسر الأربع التي تجتمع مع السيّد سيف الدين، وأفرادها اليوم ينتشرون في كربلاء والنّجف والكاظميّة، وتذكر المصادر لنا: «أنّ السيد أحمد بن السيد زين الدين هاجر الى كربلاء قبل ١٥٠ عاماً استوطن فيها واندمج في سلك خدمة الروضتين ولا يزال أعقابهم في كربلاء يُعرفون بآل زيني»(٢٠٠).

يعد السيّد مُحمّد زيني الحائري من أبطال (وقعة الخميس) التي ردّدتها كتب التراجم والسير، وهي عبارة عن مساجلة أدبيّة تمّ عقدها في عهد السيد مهدي بحر العلوم وسُمّيت باسم وقعة الخميس التي جرت بصفيّن زيادةً في المطايبة والظروف (٦٣) وهي مدوّنة في عدد من المجاميع العراقيّة المخطوطة، إنّ الشاعر السيد مُحمّد الزيني ذائع الصيت يصوّر في شعره الحوادث ويتناول أغراضاً مختلفة ومنها صلاته الأدبيّة برجال عصره من أُسرِ علميّة وادبية



#### الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة



وأشخاص من أكابر رجال السياسة، وله في النقباء السادة آل مراد قصائد عديدة، ويتسم شعره بالنكتة المستملحة والخاطرة الرقيقة.

استمع اليه وهو يمتدح آل البيت الله من قصيدة أوَّلها:

هذى منازل آل بيت المصطفى فالثم ثراها واكتحل بغبارها

هى بقعة الوادى المقدّس فاخلع النعلين إن أصبحت من حضّارها

هي مهبط الأملاك والأرض التي جبريل عبدٌ من عبيد مزارها

وقوله من قصيدةٍ يمدح الإمام علي بن أبي طالب الله التا

أبا حسنِ يا عصمة الجار دعوة على إثرها حيث الرجاء ركابُهُ

شكوتك صرف الدهر قدماً وإنّك الم مذلّل أرجاء الخطوب صعابُهُ

فها باله قد فوّق الدهر سهمه وصبٌّ على قلب الحزين عذابُهُ

توفّي أواخر عام ١٢١٦هـ/ ١٨٠١م في الكاظميّة (١١).

## ٦- الشاعر مُحُمّد جواد البغداديّ

وُلد الشاعر في بداية القرن الثاني عشر الهجري ولم تذكر المصادر تاريخ وفاته، يعد الشاعر البغدادي من أبرز شعراء القرن الثاني عشر الهجري في كربلاء، واسمه الكامل (مُحمد جواد عبد الرضا آل عوّاد البغدادي) شاعر متضلّع





في فنون الأدب له شعرٌ في غاية الروعة، ينتسب الى أسرة آل عوّاد ذات التاريخ المجيد التي يرجع نسبها الى قبيلة شمّر فرع الجعفر (٢٥)، كان الشاعر خبيراً في الأنساب، ولد في كربلاء ومات فيها ولكن لم تذكر المصادر عامي ولادته أو مماته، ذكره العلّامة أغا بزرك الطهراني في كتابه (الكواكب المنتثرة) بقوله: «الحاج محمّد جواد بن الحاج عبد الرضا العوّاد البغدادي الشاعر والأديب، رأيت ديوان شعره اللّطيف في خزانة كتب آل السيد عيسى العطار ببغداد، وفيه قصائد وقطع تواريخ سنة (١٤٢هه) وأدركه السيّد حُسين مير الرضوي»، إنّ من أجمل القصائد التي قالها في المسجد النبوي الشريف جاء في مطلعها:

ألا يا رسول الله إنْ مدنفٌ شكا الى الناس همّاً حلّ من نُوَب الدهرِ

فإنّي امرؤٌ أشكو إليك نوازلاً ألمّت فضاق اليوم عن وسعها صدري (١١١)

## • ثانياً/ الأسر العلميّة:

## ١- أسرة الأمير السيد على الكبير:

أسرة علمية علوية ينتهي نسبها إلى زيد بن الإمام علي زين العابدين بن الإمام الحُسين الله وكان على رأس هذه الأسرة هو السيد منصور بن أبي المعالى الذي هاجر الى كربلاء واستوطنها في القرن الثاني عشر الهجري (٦٧).

من مشاهير الأعلام في هذه الأسرة الأمير السيد علي الكبير بن السيد منصور بن أبي المعالي، كان من فطاحل العلماء في عصره وبرز اسمه





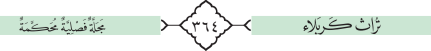
كواحد من كبار تلامذة الوحيد البهبهاني والشيخ يوسف البحراني ولكن لم تدم حياته طويلاً بعد وفاة أستاذه البهبهاني إذ توفي في عام ١٢٠٧هـ، وللأسرة وأعلامها عددٌ من النفحات الفكريّة تمثّلت في المؤلّفات والمصنّفات (٢٠٠٠).

## ٢- أسرة آل عصفور:

من الأسر العلمية التي نزحت من البحرين في القرن الثاني عشر الهجري واستوطنت كربلاء، نبغ في أفرادها الفقيه الشيخ يوسف بن أحمد البحراني صاحب كتاب (الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة) المتوفّى عام ما ١١٨٦ هـ والمدفون في داخل العتبة الحُسينيّة المقدّسة (٢٩٠)، ومن أعلام الأسرة أيضاً الشيخ أحمد بن محمّد بن ابراهيم بن صالح بن عطية بن عصفور الدرازي البحراني الذي كتب بخطّ يده رسالة أستاذه الشيخ خلف بن عبد علي الدرازي في (ولاية الوصيّ على تزويج الصغيرة والمجنون وعدمها) وفرغ من كتابتها عام ١١٧٧ هـ، ومن آل عصفور الشيخ حُسين بن مُحمّد بن أحمد البحراني ابن أخ الشيخ يوسف صاحب الحدائق المتوفّى عام ١٢١٦هـ ذكره صاحب كتاب (أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والأحساء والبحرين) فقال: كان يُضرب به المثل في قدرته الفائقة على الحفظ ملازماً للتدريس والتصنيف والمطالعة والتأليف (١٠٠).

## ٣- أسرة النقيب:

وهي أيضاً من الأسر العلويّة العريقة التي قطنت كربلاء منذ مطلع القرن







الخامس الهجري، يعود نسبها إلى السيد إبراهيم المرتضى (الأصغر) بن الإمام موسى الكاظم المراب الله أعلام كبار تولّوا المناصب الهامّة في كربلاء مثل نقابة الأشراف وسدانة العتبة الحُسينيّة المقدّسة، مثلها اشتهر فيها علماء أفاضل كالسيد مصطفى بن حُسين آل دراج وكان عالماً تقيّاً ورعاً وصالحاً ألف كتاباً باسم (أصول الدين)، فرغ من تأليفه في عام ١١٧٥هـ (٢٧٠).

## -4 أسرة الفتوني:

أسرة علمية عريقة نزحت من جبل عامل في لبنان وأقامت في كربلاء في أوائل القرن الثاني عشر الهجري، وهي تنتسب في الأصل إلى العالم الكبير الشيخ بهاء الدين العاملي المتوفّى عام ١٠٣١هـ الذي كان بدوره قد هاجر لبنان واستوطن مدينة أصفهان عاصمة إيران في حينه، وذلك على عهد الشاه عباس أحد أبرز وأشهر سلاطين الأسرة الصفويّة في إيران، فأغنى بعلمه وسعة معلوماته في شتّى العلوم العقليّة والنقليّة وفي الحساب والهندسة والرياضيات والهيئة والأفلاك الحوزة العلميّة العريقة (٢٧٠).

برز واشتهر في أسرة الفتوني أيضاً في كربلاء العلّامة الشيخ مُحمّد تقي بن بهاء الدين الفتوني الحائري، المتوفّى عام ١١٨٣هـ، والشيخ علي بن مُحمّد بن علي بن مُحمّد تقي بن بَهاء الدين الفتوني، وبشأن هذا الأخير قال صاحب (الكرام البررة): عالم أديب ولد في كربلاء ونشأ فيها وله من الآثار (الدوحة المهديّة) في تواريخ المعصومين وهي أرجوزة تتألّف من ١٢٧٨ بيتاً وجدت في مكتبة الشيخ مُحمّد السهاوي في النّجف (١٢٧٠ من ١٢٧٨ بيتاً وجدت في مكتبة الشيخ مُحمّد السهاوي في النّجف (١٠٠٠).

## • ثالثاً/ المجالس الأدبيّة:







## ١- مجلس آل زحيك:

آل زحيك سلالة علويّة جليلة تنتسب الى السيد ابراهيم المرتضى الذي يعود نسبه الى الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله، لقد ورد ذكر هذه السلالة في بعض الدراسات التاريخيّة (٥٧٠)، وآل زحيك يقطنون محلّتي باب الخان وباب النَّجف في كربلاء، ومن أبرز الشخصيَّات التي تولَّت رئاسة ذلك المجلس هو السيد (على بن مُحمّد الدراج) الذي كان سادن العتبة الحُسينيّة المقدّسة وهو الشخص الوحيد الذي كان يكتب مباشرة للسلطان العثمانيّ دون الرجوع الى الوالي لمكانة السدانة في ذلك الوقت (٢٧٦)، إنّ مجلس آل زحيك كان مجلساً عامراً بالعديد من الشعراء والأدباء، إذ كان مكاناً للمساجلات الشعريّة بين مختلف الشعراء، كما كان مكاناً للعديد من الأدباء وبعض السياسيّين الكربلائيّين وكانت تدور فيه حلقات نقاشيّة كثيرة عن الوضع الكربلائي خاصّة والوضع في البلاد الإسلاميّة بصورة عامّة، وكان كذلك مكاناً لإقامة الأفراح والولائم ويقوم بعض الأدباء باستغلال تلك الأفراح ليقصّوا للناس القصص وخاصّة قصص الصالحين المنقولة والمأثورة يرغّبون فيها أخذ العبرة والدرس من سالف الماضين(٧٧).

## ٢- مجلس آل فائز:

إنّ آل فائز أو آل أبي فائز أسرة علويّة النسب إذ أنّها تنتسب الى السيد ابراهيم المجاب بن السيد مُحمّد العابد بن الإمام موسى الكاظم المرابع يذكر بعض الباحثين بأنّ آل فائز كانت لهم منزلة كبيرة بين الأسر الكربلائيّة وقد ذكرهم صاحب كتاب (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب) في مواطن





متعددة، وجاء في كتاب (معجم أسماء الأسر والأشخاص ولمحات من تاريخ العائلات) ما نصّه: «آل فائز اسم قبيلة من أقدم القبائل العلويّة في كربلاء يرجع سكّانها الى القرن الثالث الهجري ومذهبها الإماميّة»، اشتهر من هذه الأسرة علماء عديدون أبرزهم السيد طعمة بن علم الدين المتوفّى عام ١٠٢٥هـ، وهو أوّل من اشتهر من هذه الأسرة لذلك اختار ذريّته من بعده اسمه ليتفاخروا به من بعده واشتهروا فيما بعد بآل طعمة (٨٧٠).

كان لآل فائز مجلسٌ كبير حافل بأهل العلم والشعراء، كما كان هذا المجلس أشبه بالمحكمة للفصل في النزاعات العشائريّة التي تحصل في المنطقة بحكم قربه من الحائر الحسينيّ الشريف فكان لا يخلو من الزائرين في يوم من الأيّام (٧٩).

## ٣- مجلس السادة آل الشهر ستاني

مؤسس هذا المجلس هو السيد مُحمّد مهدي بن أبي القاسم الموسوي الشهرستاني، أسس هذا المجلس في القرن الثاني عشر الهجري من أجل إبراز القيمة التاريخية لمدينة كربلاء من خلال تاريخها الأدبيّ، وكانت تقام في المجلس الولائم والحفلات الأدبيّة والشعريّة والدينيّة ولا سيّما ولادات وشهادات الأئمّة الأطهار، كما كان المجلس ملتقى لرجال الفكر والأدب يقصدونه للاستمتاع به من خلال القصائد التي يتمّ إلقاؤها وكان المجلس مسرحاً لبعض المساجلات الشعريّة، واستمرّ هذا المجلس حتى وقتٍ قريب (١٠٠).

#### ٤ - مجلس السلالمة

يقع هذا المجلس في محلة آل فائز التي عُرِفت فيها بعد بمحلّة باب

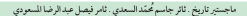




## الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة



السلالمة (۱۸)، كان يحضر في هذا المجلس العديد من الشخصيّات التي تؤثّر في الرأي العام وكانوا يفضّون النزاعات العشائريّة من خلال هذا المجلس، كما كان يحضر فيه العديد من الشخصيّات الأدبيّة والشعراء الذين كانوا يتناولون بقصائدهم الوضع العامّ الذي تمرّ به البلاد الإسلاميّة، وكذلك كانوا يتغنّون بحبّ آل البيت الله كما كانت تُعقد فيه مشاورات بشأن الوضع الزراعيّ للمدينة ووفرة مياه الريّ والشرب والعمل على توفيرها أو المطالبة بتوفيرها من الجهات الحاكمة (۱۸).







#### الخاتمة

إنّ الحركة الفكريّة في كربلاء المقدّسة لم تأتِ من فراغ بل إنّها كانت مبنيّة على أساس رصين موغل في عمق التاريخ الإسلاميّ، إذ إنّ لواقعة الطفّ الشهيرة التي حدثت في عام ٢٦هـ والتي استشهد على أثرها الإمام الحُسين وأهل بيته وأصحابه الأثر الكبير على جميع نواحي الحياة في كربلاء، ومن بين تلك النواحي هي الناحية الفكريّة وقد تبيّن لنا من خلال ما تمّ عرضه بين طيّات البحث مدى ذلك الأثر، فالشعراء دائماً ما يستلهمون قصائدهم من تلك الواقعة، والعلماء استمدّوا علمهم من علم أهل البيت ط، وقد برز من بين أولئك العديد من الشخصيّات العلميّة والأدبيّة التي رسمت بآثارها ومؤلّفاتها التاريخ الناصع لهذه المدينة وجعلت منها محطّاً لترحال العديد من طلبة العلم والعلماء، ومحلّاً كبيراً يستلهم منه الشعراء قصائدهم.

لقد كان القرنان الحادي عشر والثاني عشر الهجريّان ذا أهمّية كبيرة في تاريخ مدينة كربلاء لأنّها أصبحت خلالهما مدرسة فكريّة كبيرة ومركزاً للقيادة الروحيّة للناس وهذا ما تجسّد في شخصيّة الوحيد البهبهاني، كذلك وجود أدباء وشعراء كانت لهم القيادة الأدبيّة أمثال الشيخ نصر الله الحائري، ناهيك عن وجود بعض الأسر والمجالس العلميّة والأدبيّة التي أثرت التاريخ الكربلائيّ وجعلته متميّزاً وفريداً ومحطّاً للاهتام من قبل المختصّين وغيرهم.





## الهوامش

- (١)ستيفن هيمسلي لونكريك، أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر الخيّاط، ط١، مطبعة شريعت، (إيران قم)، ١٤٢٥هـ، ص ٥٦.
- (٢) الشاه عباس الصفوي (١٥٧١ ١٦٢٩): أبرز ملوك السلالة الصفويّة، تميّز عهده بكثرة الثورات الداخليّة التي استطاع إخمادها بسبب قمعه الشديد لها، كذلك تميّز عهده بكثرة الحروب مع الدولة العثمانيّة وبعلاقاته الجيّدة مع الدولتين الإنجليزيّة والبرتغاليّة؛ للمزيد ينظر: بديع مُحمّد جمعة، الشاه عباس الكبير، دار النهضة العربية، (بروت ١٩٨٠).
- (٣)بيدرو تكسيرا (توقي ١٦٤١م): رحّالة برتغالي زار العراق ووصل الى النجف عام ١٦٠٤م كما زار كربلاء في العام نفسه وتحدّث كثيراً عن الأوضاع العامّة التي كانت تعيشها كربلاء في ذلك الوقت؛ للمزيد ينظر: مُحمّد صادق الكرباسي، نظرة المستشرقين والرحّالة الى الروضة الحُسينيّة، إعداد جليل عطيّة، ط١، بيت العلم للنامين، (بروت-٢٠٠٧).
  - (٤) المصدر نفسه، ص ۲۷-۲۸.
- (٥) مُحمّد صادق مُحمّد الكرباسي، تاريخ المراقد الحُسين وأهل بيته وأنصاره، ط١، المركز الحُسينيّ للدراسات، (لندن ٢٠٠٣)، ج٢، ص ٨٢ ٨٣.
- (٦) المدرسة الأصوليّة: وهي المدرسة الشيعيّة التي نشأت بعد الغيبة -غيبة الإمام المهديّ الله المرسة الأئمّة والفقهاء مضوا بدون علم الأصول ولم يكونوا بحاجة



#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





اليه، ففتحت الغيبةُ باب الاجتهاد أمام فقهاء المذهب بهدف إيجاد حلول للفراغ القياديّ والسياسيّ والفكريّ الذي تركه غياب الإمام المهديّ من ومن أوّل القضايا التي واجهت الفكر الساسيّ الشيعيّ هو موقف الفقهاء من العمل مع السّلُطات في ظلّ عدم وجود الإمام المعصوم ومشروعيّة القيام بالثورة ضدّ السلطان الجائر وإقامة الحكومة الشرعيّة التي تلتزم بأفكار أهل البيت على لا لتفاصيل أكثر: محمّد مهدي شمس الدين، في الاجتماع السياسيّ الإسلاميّ، المؤسّسة الدوليّة للدراسات والنشر (قم - ١٩٩٤)، ص٣٤٣.

- (٧) زهير الأعرجي، النظريّة الأصوليّة نشوؤها وتطوّرها، مجلّة تراثنا، السنة الحادية عشرة العدد ١٤٢٦، ١٤٢٦هـ، ص ١٣٧. مقتبس من موقع المجلّة على الأنترنت الرابط (html.81-82/81-82/turathona/net.rafed).
  - (٨)أغا بزرك الطهراني، الذريعة الى تصانيف الشيعة، ط٣، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت ١٩٨٣)، ج١٤، ص٢٧.
    - (٩) زهير الأعرجي، المصدر السابق، ص ١٤٤.
- (۱۰)جعفر آل محبوبة، ماضي النّجف وحاضرها، منشورات دار الأضواء، (بروت-۱۹۸٦).
  - (١١) المصدر نفسه، ص٨٥.
  - (١٢) زهير الأعرجي، المصدر السابق، ص١٤٦.
- (١٣) أنغام عادل جياد، الحركة الفكريّة في كربلاء من القرن السابع حتى القرن العاشر



#### الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة





للهجرة، رسالة ماجستير، كليّة التربية، (جامعة بابل - ٢٠١٠).

- (١٤) أغا بزرك الطهراني، المصدر السابق، ص ٢٧-٣١.
  - (١٥) زهير الأعرجي، المصدر السابق، ص١٤٨.
    - (١٦) المصدر نفسه، ص١٤٩.
- (۱۷) سلمان هادي آل طعمة، تراث كربلاء، ط ٢، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، (۱۷) سروت ۱۹۸۳)، ص٢٥٤.
- (۱۸) جواد شبر، أدب الطف أو شعراء الحُسين الله من القرن الأوّل الهجري حتى الرابع عشر الهجري، ط۱، مؤسّسة التاريخ، (بيروت ۲۰۰۱)، ج٥، ص ۲٥٠ ۲٥٤.
- (۱۹) يوسف بن أحمد البحراني، الدرر النّجفيّة من الملتقطات اليوسفيّة، تحقيق ونشر شركة دار المصطفى لإحياء التراث، ط۲، مكتبة فخراوي، (البحرين ۲۰۰۷)، مج ۱، ص ۱٤.
  - (۲۰) المصدر نفسه، ص١٨.
- (٢١) مُحُمّد عبد الحسن محسن الغرّاوي، الوحيد البهبهاني وآراؤه الأصوليّة.. دراسة تحليليّة، أطروحة دكتوراه، جامعة الكوفة، (كليّة الفقه ٢٠٠٩)، ص ٦١.
- (٢٢)عبد الله المامقاني، تنقيح المقال، المطبعة الرضويّة، (النّجف الأشرف د.ت)، ج٢، ص ٨٥.
- (۲۳)خير الدين الزركلي، الأعلام، منشورات دار العلم للملايين، ط۳، (بيروت-۱۹۸۰)، ج۲، ص٤٩.



#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





- (٢٤) أغا بزرك الطهراني (١٨٧٦-١٩٧٠): هو مُحمّد محسن بن علي بن مُحمّد رضا الطهراني فقيهٌ ومؤرّخ إماميّ ولد في طهران عام ١٢٩٣هـ والاسم المعروف الذي اشتهر به هو (أغا بزرك الطهراني)، كانت ولادته وسط أسرةٍ متديّنة، بدأ دراسته للعلوم الحوزويّة منذ أن كان في العاشرة من عمره وظلّ مشغولاً بالدراسة في طهران مدّة اثني عشر عاماً تتلمذ فيها على يد بعض الأساتذة، منهم مُحمّد حُسين الخراساني ومحمود القمّي وغيرهما، هاجر للعراق عام ١٣١٥هـ لإكهال دراسته الحوزويّة في النّجف وبقي فيها أربعة عشر عاماً، بعدها سافر الى سامراء والتحق بحوزة السيد محمد حسن الشيرازي (صاحب ثورة التنباك) وبقي فيها أربعة وعشرين عاماً ثمّ عاد الى النّجف حتّى وفاته عام ١٣٨٩هـ، من أشهر مؤلّفاته وعشرين عاماً ثمّ عاد الى الشيعة)؛ للمزيد يُنظر: عبد الرحيم مُحمّد علي، شيخ الباحثين أغا بزرك الطهراني حياته وآثاره، مطبعة النعمان، (النّجف ١٩٧٠).
- (٢٥) أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكواكب المنتشرة في القرن الثاني بعد العشرة، ط١، دار إحياء التراث العربي، (بيروت ١٤٣٠هـ)، ص٨٢٨.
  - (٢٦) المصدر نفسه، ص٨٢٩.
  - (٢٧)يوسف بن أحمد البحراني، المصدر السابق، ص ٢٨ ٣١.
- (۲۸) محسن الأمين العاملي، أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، دار المعارف للمطبوعات، (بيروت-۲۰۰۰)، ج۱۰، ص۳۱۷.
- (٢٩)أغا بزرك الطهراني، مصفى المقال في مصنفي علم الرجال، دار العلوم، (بيروت ١٤٠٨هـ)، ص ٦٦.





- (٣٠) محسن الأمين العاملي، المصدر السابق، ج١١، ص٣٥.
- (٣١) مُحمّد عبد الحسن محسن الغرّاوي، المصدر السابق، ص٥٣.
- (٣٢) نجم الدين الطبسي النّجفي، الوحيد البهبهاني نادرة الدهر ومعلّم البشر ومجدّد الدين في المائة الثالثة عشرة، بحث منشور، مؤسّسة ولاء الصدّيقة الكبرى، (قمّ المقدّسة ١٤٣٦)، ص٣.
- (٣٣) الوحيد البهبهاني، الفوائد الحائريّة، تحقيق لجنة مجمع الفكر الإسلاميّ، مطبعة باقري، (قم ١٤١٥هـ)، ص ١١-١١.
  - (٣٤)نجم الدين الطبسي النَّجفي، المصدر السابق، ص٥.
    - (٣٥) المصدر نفسه، ص٦.
- (٣٦) عبد النبي القزويني، تتميم أمل الآمل، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النّجفي، (٣٦) عبد النبي القزويني، ص٧٤.
- (٣٧) على البلادي، أنوار البدرين في أحوال علماء الأحساء والقطيف والبحرين، نشر مكتبة آية الله المرعشي النّجفي، (قم ١٤٠٧هـ)، ص ١٩٤ ٢٠٢.
  - (٣٨) مُحمّد عبد الحسن محسن الغرّاوي، المصدر السابق، ص٦٢.
- (٣٩) مُحُمّد أمين نجف، الشيخ مُحمّد بن اسماعيل المازندراني، موقع الشيعة الإلكتروني، (org.alshia.arabic.www)
- ( ٤ ) مُحمّد بن اسماعيل المازندراني، منتهى المقال في أحوال الرجال، تحقيق مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، مطبعة ستارة، (قم-١٩٩٥)، ج١، ص٣٩.



#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





- (٤١) المصدر نفسه، ص ٣٨.
- (٤٢) محسن الأمين العاملي، المصدر السابق، ج٩، ص ٣-٤.
- (٤٣) صادق آل طعمة، الحركة الأدبيّة المعاصرة في كربلاء، ط٢، شعبة التراث الثقافيّ والدينيّ في العتبة الحسينيّة المقدّسة، (كربلاء ٢٠١٤)، ج١، ص٣٤.
  - (٤٤) المصدر نفسه، ص ٣٤-٥٥.
- ( ٤٥ ) حوزة كربلاء على عهد الوحيد البهبهاني وبعد وفاته، موقع شبكة كربلاء المقدّسة في الأنترنت (net.holykarbala.www).
  - (٤٦) جواد شبّر، المصدر السابق، ص٥١٠.
- (٤٧) نادر شاه (١٦٩٨ ١٧٤٧ م): وهو المؤسّس للدولة الأفشاريّة في إيران، كان له الدور الكبير في تحرير إيران من احتلال قبيلة الكلزائيّة الأفغانيّة وبعد التحرير نصّب نفسه شاهاً (١٧٣٦ ١٧٤٧ م)؛ للمزيد يُنظر: حسن الجاف، الوجيز في تاريخ إيران، بيت الحكمة، (بغداد ٢٠٠٥).
  - (٤٨) سلمان هادي آل طعمة، المصدر السابق، ص١٤٦-١٤٦.
    - (٤٩) جو اد شتر، المصدر السابق، ص ٢٥١.
- (۰۰) مُحمّد حسن مصطفى الكليدار آل طعمة، مدينة الحُسين الله مختصر تاريخ كربلاء، ط١، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، (كربلاء - ٢٠١٦)، ج٣، ص ٨٨.
  - (٥١)سلمان هادي آل طعمة، المصدر السابق، ص٢٦٣.
  - (٥٢) مُحمّد حسن مصطفى الكليدار آل طعمة، المصدر السابق، ص٩٤.



#### الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة





- (٥٣) المصدر نفسه، ص ٩٤-٩٥.
- (٤٥) سلمان هادي آل طعمة، شعراء من كربلاء (من القرن السابع الهجري حتى مطلع القرن الرابع عشر)، مطبعة الآداب، (النّجف الأشرف ١٩٦٦)، ص٤٧.
- (٥٥)أغا بزرك الطهراني، الذريعة الى تصانيف الشيعة، المصدر السابق، ج١١، ص١١٢.
  - (٥٦)سلمان هادي آل طعمة، شعراء من كربلاء، ص٤٨.
  - (٥٧) محسن الأمين العاملي، المصدر السابق، ج٨، ص ٣٧١-٣٧٢.
- (٥٨) مُحمّد حسن مصطفى الكليدار، مدينة الحُسين الله مختصر تاريخ كربلاء، ج١، ص٨٣.
  - (٥٩)سلمان هادي آل طعمة، شعراء من كربلاء، ص٥٦.
- (٦٠) مُحُمّد مهدي بحر العلوم: وهو السيد مُحمّد مهدي بن مرتضى يعود نسبه للإمام الحسن المثنى بن الإمام الحسن بن الإمام علي بن أبي طالب ولد في كربلاء عام ١١٥٥ هـ -١٧٤٢م، نشأ وسط أسرة علميّة وتتلمذ على يد الوحيد البهبهاني، كان كثير الترحال ومنها رحلة الى النّجف وإيران ومكّة المكرّمة، له العديد من المؤلّفات من أبرزها (الدرة النّجفيّة مشكاة الهداية) وغيرها، توقيّ في النّجف عام ١٢١٢هـ ودفن في مسجد الطوسي؛ للمزيد يُنظر: جعفر آل محبوبة، المصدر السابق.
  - (٦١)سلمان هادي آل طعمة، شعراء من كربلاء، ص ٥٧-٥٩.
- (٦٢)عباس العزاوي، عشائر العراق، ط١، مكتبة الحضارات، (بيروت ٢٠١٠)، ج٤، ص٥٢.



#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





- (٦٣)صادق آل طعمة، المصدر السابق، ص ٢٩٢-٢٩٣.
- (٦٤)نور الدين الشاهرودي، تاريخ الحركة العلميّة في كربلاء، ط١، دار العلوم، (٦٤)نور الدين الشاهرودي، تاريخ الحركة العلميّة في كربلاء، ط١، دار العلوم،
- (٦٥) سلمان هادي آل طعمة، عشائر كربلاء وأسرها، ط١، دار المحجّة البيضاء للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت-١٩٩٨)، ص٤٦٨.
  - (٦٦)على البلادي، المصدر السابق، ص٢٠٧.
  - (٦٧)نور الدين الشاهرودي، المصدر السابق، ص٢٢٠.
  - (٦٨)أغا بزرك الطهراني، المصدر السابق، ج٢، ص١٩٥.
- (٦٩)أغا بزرك الطهراني، الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، د.م، (النَّجف-١٩٥٨)، ج٢، ص٤٠٥.
  - (۷۰)نور الدين الشاهرودي، المصدر السابق، ص٢٢١.
  - (٧١)سلمان هادي آل طعمة، عشائر كربلاء وأسرها، ص١١٣-١١٤.
- (٧٢) عهاد عبد السلام رؤوف، كربلاء في القرنين السادس عشر والسابع عشر بحسب الوثائق العثهانيّة، بحث منشور، مجلّة السبط، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، العدد الثالث، السنة الثانية -١٦٠، ص٨٧.
- (٧٣) ابراهيم شمس الدين القزويني، البيوتات العلويّة في كربلاء، د.م، (كربلاء ٧٣)، ج٢، ص٥.
  - $(Y\xi)$ المصدر نفسه، ص  $(Y\xi)$





## الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة



(٧٥)سلمان هادي آل طعمة، محاسن المجالس في كربلاء، ط١، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، (كربلاء- ٢٠١٥)، ص ٢٧-٢٩.

(٧٦) المصدر نفسه، ص ٥٥ – ٤٨.

(٧٧)سلمان هادي آل طعمة، عشائر كربلاء أسرها، ص١٤٥.

(٧٨)سلمان هادي آل طعمة، محاسن المجالس في كربلاء، ص ٥٠-٥٢.





### المصادر والمراجع

- أولاً/ الكتب
- (۱)إبراهيم شمس الدين القزويني، البيوتات العلويّة في كربلاء، د.م، (كربلاء ١٩٦٣)، ج٢.
- (٢)أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة الكواكب المنتشرة في القرن الثاني بعد العشرة، ط١، دار إحياء التراث العربي، (بيروت ١٤٣٠هـ).
  - (٣)مصفى المقال في مصنّفي علم الرجال، دار العلوم، (بيروت ١٤٠٨ هـ).
- (٤) الذريعة الى تصانيف الشيعة، ط٣، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، (بيروت ١٩٨٣)، ج١١، ج١٤.
  - (٥) الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، د.م، (النَّجف-١٩٥٨)، ج٢.
- (٦) الوحيد البهبهاني، الفوائد الحائريّة، تحقيق لجنة مجمع الفكر الإسلاميّ، مطبعة باقرى، (قم ١٤١٥).
  - (٧)بديع مُحمّد جمعة، الشاه عباس الكبير، دار النهضة العربية، (بيروت ١٩٨٠).
- (٨) جعفر آل محبوبة، ماضي النّجف وحاضرها، منشورات دار الأضواء، (بروت-١٩٨٦).
- (٩) جواد شبر، أدب الطف أو شعراء الحُسين الملاح من القرن الأوّل الهجري حتى الرابع عشر الهجري، ط١، مؤسّسة التاريخ، (بيروت ٢٠٠١)، ج٥.
  - (١٠)حسن الجاف، الوجيز في تاريخ إيران، بيت الحكمة، (بغداد ٢٠٠٥).



#### الحركةُ الفكريّة في مدينة كربلاء المقدّسة في القرنين الحادي عشر والثاني عشر للهجرة





- (۱۱) خير الدين الزركلي، الأعلام، منشورات دار العلم للملايين، ط۳، (بيروت-۱۹۸۰)، ج٦.
- (۱۲)ستيفن هيمسلي لونكريك، أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر الخيّاط، ط١، مطبعة شريعت، (إيران قم)، ١٤٢٥هـ.
- (١٣) سلمان هادي آل طعمة، تراث كربلاء، ط٢، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، (بيروت ١٩٨٣).
- (١٤) شعراء من كربلاء (من القرن السابع الهجري حتى مطلع القرن الرابع عشر)، مطبعة الآداب، (النّجف الأشر ف ١٩٦٦).
- (١٥) عشائر كربلاء وأسرها، ط١، دار المحجّة البيضاء للطباعة والنشر والتوزيع، (بروت-١٩٩٨).
- (١٦) سلمان هادي آل طعمة، محاسن المجالس في كربلاء، ط١، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، (كربلاء-٢٠١٥).
- (١٧) صادق آل طعمة، الحركة الأدبيّة المعاصرة في كربلاء، ط٢، شعبة التراث الثقافيّ والدينيّ في العتبة الحُسينيّة المقدّسة، (كربلاء ٢٠١٤)، ج١.
- (١٨) عبّاس العزّاوي، عشائر العراق، ط١، مكتبة الحضارات، (بيروت-٢٠١٠)، ج٤.
- (١٩)عبد الله المامقاني، تنقيح المقال، المطبعة الرضويّة، (النّجف الأشرف د.ت)، ج٢.
- (٢٠)عبد الرحيم مُحمّد علي، شيخ الباحثين أغا بزرك الطهراني حياته وآثاره، مطبعة



#### ماجستير تاريخ . ثائر جاسم مُحمّد السعدي . ثامر فيصل عبد الرضا المسعودي





النعمان، (النَّجف – ١٩٧٠).

- (٢١) عبد النبي القزويني، تتميم أمل الآمل، منشورات مكتبة آية الله المرعشي النّجفي، (قم-١٤٠٧هـ).
- (٢٢)على البلادي، أنوار البدرين في أحوال علماء الأحساء والقطيف والبحرين، نشر مكتبة آية الله المرعشي النّجفي، (قم ١٤٠٧هـ).
- (۲۳)على جابر المنصوري، مُحُمّد رضا الشبيبي ومكانته الأدبيّة بين معاصريه ١٨٨٨- ١٩٦٥ م، ط١، مطبعة بابل، (بغداد د.ت).
- (٢٤) محسن الأمين العاملي، أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، دار المعارف للمطبوعات، (بيروت-٢٠٠٠)، ج١٠.
- (٢٥) مُحمّد بن أسماعيل المازندراني، منتهى المقال في أحوال الرجال، تحقيق مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، مطبعة ستارة، (قم ١٩٩٥)، ج١.
- (٢٦) مُحمّد حسن مصطفى الكليدار آل طعمة، مدينة الحُسين الله محتصر تاريخ كربلاء، ط١، مركز كربلاء ٢٠١٦)، ج٣.
- (۲۷) مُحمّد صادق الكرباسي، نظرة المستشرقين والرحّالة الى الروضة الحُسينيّة، إعداد جليل عطية، ط١، بيت العلم للنابين، (بيروت-٢٠٠٧).
- (٢٨) مُحُمّد صادق مُحمّد الكرباسي، تاريخ المراقد الحُسين وأهل بيته وأنصاره، ط١، المركز الحُسيني للدراسات، (لندن ٢٠٠٣)، ج٢.
- (٢٩) مُحمّد مهدي شمس الدين، في الاجتماع السياسيّ الإسلاميّ، المؤسّسة الدوليّة







للدراسات والنشر (قم - ١٩٩٤).

- (۳۰)نور الدين الشاهرودي، تاريخ الحركة العلميّة في كربلاء، ط١، دار العلوم، (٣٠)نور الدين الشاهرودي، تاريخ الحركة العلميّة في كربلاء، ط١، دار العلوم،
- (٣١) يوسف بن أحمد البحراني، الدرر النّجفيّة من الملتقطات اليوسفيّة، تحقيق ونشر شركة دار المصطفى لإحياء التراث، ط٢، مكتبة فخراوي، (البحرين ٢٠٠٧)، مج١.

## (١)ثانياً/الرسائل والأطاريح

- (٣٢) أنغام عادل جياد، الحركة الفكريّة في كربلاء من القرن السابع حتى القرن العاشر للهجرة، رسالة ماجستير، كليّة التربية، (جامعة بابل ٢٠١٠).
- (٣٣) مُحمّد عبد الحسن محسن الغرّاوي، الوحيد البهبهاني وآراؤه الأصوليّة.. دراسة تحليليّة، أطروحة دكتوراه، جامعة الكوفة، (كليّة الفقه ٢٠٠٩).

#### (٢) ثالثاً/ الدوريات

- (٣٤) عهاد عبد السلام رؤوف، كربلاء في القرنين السادس عشر والسابع عشر بحسب الوثائق العثمانيّة، بحث منشور، مجلّة السبط، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، العدد الثالث، السنة الثانية -٢٠١٦.
- (٣٥) نجم الدين الطبسي النّجفي، الوحيد البهبهاني نادرة الدهر ومعلّم البشر ومجدّد الدين في المائة الثالثة عشرة، بحث منشور، مؤسّسة ولاء الصدّيقة الكبرى، (قم المقدّسة ١٤٣٦).

## (٣)رابعاً/ مواقع الأنترنت









- (٣٦) زهير الأعرجي، النظريّة الأصوليّة نشوؤها وتطوّرها، مجلّة تراثنا، السنة الحادية عشرة العدد ٨١، ١٤٢٦هـ. مقتبس من موقع المجلة على الأنترنت الرابط (rafed.net /turathona /81-82/81-82.html).
- (٣٧) مُحمّد أمين نجف، الشيخ مُحمّد بن اسهاعيل المازندراني، موقع الشيعة الإلكتروني، (٣٧) مُحمّد أمين نجف، الشيخ مُحمّد بن اسهاعيل المازندراني، موقع الشيعة الإلكتروني،
- (٣٨) حوزة كربلاء على عهد الوحيد البهبهاني وبعد وفاته، موقع شبكة كربلاء المقدّسة في الأنترنت (www.holykarbala.net).

| Researcher is Name                                                                                                                                                                                            | Research Title P                                                                                                              | age |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| By: Lecturer Alaa Abbas Nima Al-<br>Safi(Ph.D.)                                                                                                                                                               | The Leading Role of sheikh<br>Mohammad Taqi Al– shirazi<br>Al– Hari in the Iraqi Revolu–<br>tion. 1920.                       | 197 |
| Asst. Prof. Uday Hatim Abdul – Zahrah<br>Al – Mifirjy<br>Karbala University / College of Education<br>for Human Sciences / Dept of History<br>Zaynab Khalid Abdul – Ghany Al<br>Yasiry M.A. in Modren History | The Hawza of the Holy<br>Karbala City: A Reading in<br>its historical Roles (305.H -<br>1205.H)                               | 263 |
| Asst. Lecturer Jasim Muhammad Al – Saa'dy<br>Education Directorate of Holy Karbala                                                                                                                            | The Intellectual Movement<br>in Holy Karbala City in<br>the Eleventh and Twelfth<br>Centuries (993 .H./1585                   | 333 |
| Asst. Lecturer Thamir Faisal Abdul-Ridha<br>Al- Masoody<br>Haj and Umrah High commission                                                                                                                      | A.D- 1199 .H./1785 A.D)                                                                                                       |     |
| By:- Assist. Prof. Imad Jasim Hassan<br>Al- Musawi.<br>DhI Qaar University / College of<br>Education for Human Science /<br>Dept of History                                                                   | The Wahabi Invasion of<br>Imam Hussein's Holy Shrine<br>in 1802 in the Writings of<br>the Foreign Travelers and<br>Officials. | 385 |
| Asst Prof. Dr. Ali Taher Al- Hilly<br>Karbala University / College of<br>Education for Human Sciences / Dept<br>of History                                                                                    | Shaaban Uprising in<br>Karbala(1411.H – 1991 A.D)                                                                             | 433 |
| Muhammad Yahya Al– Wa'ily<br>Al Abbas Holy Shrine / Karbala Heritage<br>Centre                                                                                                                                |                                                                                                                               |     |
| Prof. Dr. Hussein Al-Sharhani                                                                                                                                                                                 | The Historical Factors of the Emergence and Development of Karbala' Town in the Middle Islamic Ages.                          |     |
| Lecturer:- Mayadah Salim Ali M. A                                                                                                                                                                             |                                                                                                                               | 21  |
| University of Dhi Qar / College of Education for Human Science.                                                                                                                                               |                                                                                                                               |     |
| Translated from Arabic By:-                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                               |     |
| 75 – The Curriculum Vitae o                                                                                                                                                                                   | f the Memebers of the Advisory                                                                                                |     |

7 5 – The Curriculum Vitae of the Memebers of the Advisory and the Editorial Boards of Karbala Heritage Journal.

|                                                                                                                                                   | Contents                                                                                                |          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| The Researcher's Name                                                                                                                             | The Research Title                                                                                      | Pag      |
| By Dr.Sheikh Imad Al-                                                                                                                             | Quranic Sciences in Manuscripts<br>Prominent Scholars of Kerbala                                        | of       |
| Kadhimi                                                                                                                                           | Sayyed Hibatuddin Al-Shihristani<br>a Model                                                             | As       |
| The Islamic College, London.                                                                                                                      | Selected Texts of Muhkam &<br>Mutashabih(decisive and allegoric<br>verses)                              | 25<br>al |
|                                                                                                                                                   | Compilation، Critical Editing & Co<br>mentary                                                           | m-       |
| Prof. Dr. Hameed Siraj Jabir<br>University of Basrah / College of<br>Education for Human Sciences /<br>Dept. of History                           | The Symbolism of Karbala in<br>the vision of the Lexicoghra-<br>phers                                   | 83       |
| Asst Prof. Dr. Hanan Ridha Al-<br>Kaa'by<br>Asst Prof. Dr. Husain Ali Qays<br>Al-Mustansiriya University. Colleg<br>of Arts Department of History | Al– Urjooza as performed by<br>the Fight Martyrs of Al– Taff<br>Battle                                  | 119      |
| Lecturer Dr. Tuma' Thijeel Al-<br>Hamdany<br>Thi- Qar University / College of<br>Arts / Dept. of History                                          | The Superiority of Karbala<br>Land in the accounts of Imam<br>Al- Sadiq(pbuh): A descrip-<br>tive Study | 167      |

area against which aggression is always directed. Each level has its degree of injustice against its heritage, leading to its being removed and its heritage being concealed; it is then written in shorthand and described in a way which does not actually constitute but ellipsis or a deviation or something out of context.

3-According to what has just been said. Karbala' Heritage Centre belonging to Al-Abbas Holy Shrine set out to establish a scientific journal specialized in Karbala' heritage dealing with different matters and aiming to:

-the researchers viewpoints are directed to studying the heritage found in Karbala' with its three dimensions: civil, as part of Iraq and as part of the east.

- Watching the changes, the alternations and additions which show duality of the guest and luxury in Karbala' geographic area all through history and the extent of the relation with its neighbours and then the effect that such a relation has, whether negatively or positively on its movement culturally or cognitively.
- having a look at its treasures: materialistic and moral and then putting them in their right way and positions which it deserves through evidence.
- the cultural society: local, national and international should be acquainted with the treasures of Karbala' heritage and then introducing it as it is.
- to help those belonging to that heritage race consolidate their trust by themselves as they lack any moral sanction and also their belief in western centralization. This records a religious and legal responsibility.
- acquaint people with their heritage and consolidating the relation with the decent ants heritage, which signals the continuity of the growth in the decedents mode of life so that they will be acquainted with the past to help them know the future .
- the development with all its dimensions: intellectual, economic, etc. Knowing the heritage enhances tourism and strengthens the green revenues.

And due to all the above. Karbala' Heritage journal emerged which calls upon all specialist researchers to provide it with their writings and contributions without which it can never proceed further.

**Editorial & Advisory Boards** 

## **Issue Prelude**

#### Why Heritage? Why Karbala'?

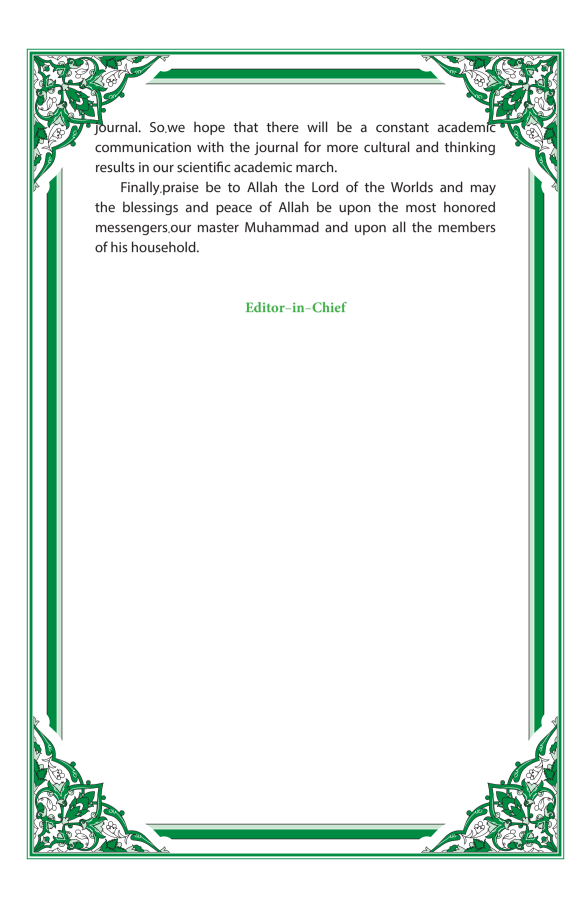
1- Human race is enriched with an accumulation both materialistic and moral, which diagnoses, in its behaviour, as associative culture and by which an individual's activity is motivated by word and deed and also thinking, it comprises, as a whole, the discipline that leads its life. And as greater as the activity of such weights and as greater their effect be as unified their location be and as extensive their time strings extend; as a consequence, they come binary: affluence and poverty, length and shortness, when coming to a climax.

According to what has been just said, heritage may be looked at as a materialistic and moral inheritance of a particular human race, at a certain time, at a particular place. By the following description, the heritage of any race is described:

- -the most important way to know its culture.
- the most precise material to explain its history.
- the ideal excavation to show its civilization.

And as much as the observer of the heritage of a particular culture is aware of the details of its burden as much as he is aware of its facts i.e. the relation between knowing heritage and awareness of it is a direct one; the stronger the first be, the stronger the second would be and vice versa. As a consequence, we can notice the deviation in the writings of some orientalists and others who intentionally studied the heritage of the east especially that of the Muslims. Sometimes, the deviation resulted from lack of knowledge of the details of the treasures of a particular eastern race, and some other times resulted from weakening the knowledge: by concealing an evidence or by distorting its reading or its interpretation.

2- Karbala': it is not just a geographical area with spatial and materialistic borders, but rather it is materialistic and moral treasures constituting, by itself, a heritage of a particular race, and together with its neighbours, it forms the greatest heritage of a wider race to which it belongs i.e. Iraq and the east. And in this sequence, the levels of injustice against Karbala' increase: once, because it is Karbala' with all that it has of the treasures generating all through history and once more because it is Karbala', that part of Iraq full of struggle and still once more because it is that part that belongs to the east, the



#### The Issue Word:-

#### In the Name of Allahathe Beneficentathe Merciful

Praise and gratitude be to Allah, the Lord of the Worlds and prayers, peace and greetings upon the most noble of the and messengers, Muhammad. So, this journal, the journal of Karbala's heritage has assumed the responsibility of reviving the legacy of the Holy City of Karbala' which is characterized in a unique spiritual impression. As this town lives in a heart of every real Muslim believer in the world protecting its heritage is a public responsibility. In addition, the academics are invested a special participation in this magazine. Therefore both of the editorial and the advisory bodies of the journal make efforts to advocate the thoughts and ideas that could enrich the traditional libraries with legacy of Karbala'. This way could be done throughout encouraging the prominent academic scholars to contribute in activating the cultural and thinking heritage of Karbala' as well as building a discreet scientific base. It is intended to make this base as an indispensable source of knowledge so that every researcher in history or legacy could make full use of it. Furthermore the journal has initiated holding seminars in cooperation with some of the Iraqi universities and other scientific foundations and it is going to publish the sessions of these seminars in the next volumes.

As this volume is the first one of the fourth year, it is given a name the Fourth Candle. It contains a set of various referred researches and articles in the Qura'nic, doctrinal, historical and literary studies. So, these articles could gain the admiration of the proficient professors who have assessed them. Moreover, it is, for the first time, the volume contains the curriculum vitas of the professors in the editorial and the advisory boards of the

vicinity, in time, the research stratification is subject to technical priorities.

- 11. All researches are exposed to confidential revision to state their reliability for publication. No research retrieved to researchers, whether they are approved or not; it takes the procedures below:
- a: A researcher should be notified to deliver the meant research for publication in a two-week period maximally from the time of submission.
- b: A researcher whose paper approved is to be apprised of the edition chief approval and the eminent date of publication.
- c: With the rectifiers reconnoiters some renovations or depth, before publishing, the researches are to be retrieved to the researchers to accomplish them for publication.
- d: Notifying the researchers whose research papers are not approved; it is not necessary to state the whys and wherefores of the disapproval.
- e: Researchers to be puplished are only those given consent by experts to in the field.
- f. A researcher bestowed a version in which the meant research published, and a financial reward of (150,000) ID.
  - 12. Taking into consideration some points for the publication priorities, as follows:
  - a: Research participated in conferences and adjudicated by the issuing vicinity.
  - b: The date of research delivery to the edition chief.
  - c: The date of the research that has been renovated.
  - d: Ramifying the scope of the research when possible.
- 13- Receiving research be by correspondence on the E-mail of the Journal: (turath@alkafeel.net). Web: http://karbalaheritage.alkafeel.net/ . or Delivered directly to the Journal's headquarters at the following address: Karbala heritage center. Al-Kafeel cultural complex. Hay Al-Eslah, behind Hussein park the large, Karbala, Iraq.

#### **Publication Conditions**

Karbala Heritage Quarterly Journal receives discreet researches and articles concerned with the intellectual and cultural thinking of the Holy Karbala city according to the following regylation:

- 1. Researches or studies to be published should strictly be according to the globally-agreed- on steps and standards.
- 2. Being printed on A4 . delivering three copies and CD Having . approximately, 5.000-10.000 words under simplified Arabic or times new Roman font and being

in pagination.

- 3. Delivering the abstracts. Arabic or English, not exceeding a page,350 words with the research title.
- 4. The front page should have the title, the name of the researcher/researchers, occupation, address, telephone number and email, and taking cognizance of averting a mention of the researcher / researchers in the context.
- 5. Making an allusion to all sources in the endnotes, and taking cognizance of the common scientific procedures in documentation; the title of the book, editor, publisher, publication place, version number, publication year and page number. Such is for the first mention to the meant source, but if being iterated once more, the documentation should be only as; the title of the book and the page number.
- 6. Submitting all the attached sources for the marginal notes, in the case of having foreign sources, there should be a bibliography apart from the Arabic one, and such books and researches should be alphabetically ordered.
- 7. Printing all tables, pictures and portraits on attached papers, and making an allusion to their sources at the bottom of the caption, in time there should be areference to them in the context.
- 8. Attaching the curriculum vitae, if the researcher cooperates with the journal for the first time, so it is to manifest whether the actual research submitted to a conference or a symposium for publication or not. There should be an indication to the sponsor of the project, scientific or nonscientific, if any.
- 9. For the research should never have been published before, or submitted to any means of publication.

10. In the journal do all the published ideas manifest the viewpoints of the researchers themselves; it is not necessary to come in line with the issuing

#### **Editorial Board**

Prof.Dr.Zayen Al-Abedeen Mousa Jafar

(University of Karbala College of Education for Human Sciences)

Prof.Dr.Maithem Murtadha Nasrou-Allah

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

Assist. Prof .Dr .Uday Hatem Al-Mufriji

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

Assist. Prof.Dr. Ali Tahir Turki Al-Hilli

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

Assist. Prof.Dr. Ali Abdul-Kareem Al-Ridha

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

Assist. Prof.Dr. Ghanim Jwaid Idaan

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

Lecturer. Dr. Raed Dakhil Al- khuzaai

(University of Kufa , College of Arts)

#### **Auditor Syntax (Arabic)**

Assist. Prof. Dr.Falah Rasul Al-Husseini

(University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

#### Auditor Syntax (English)

Assist.prof .Dr. Ghanim Jwaid Idaan (University of Karbala, College of Education for Human Sciences)

#### The Administration of the Finance

Mohamad Fadel Al-Asadi (B.Sc. Physics Science from University of Karbala)

#### **Electronic Website**

Yasser Al- Seid Sameer Al- Hosiny



Sayed. Ahmad Al-Safi

The Guardian of Al-Abbass Holy Shrine

#### The Scientific Supervisor

Sheikh Ammar Al-Hilali

Chairman of the Islamic Knowledge and Humanitarian Affairs Department in Al-Abbas Holy Shrine

#### Editor-in-Chief

Dr. Ehsan Ali Saeed Al-guraifi

(Director of Karbala Heritage Center)

#### **Editor Manager**

Assist. Prof.Dr. Naaeem Abid Jouda

(University of Karbala College of Education for Human Sciences)

#### **Advisory Board**

Prof. Dr. Faruq M. Al-habbubi

(University of Karbala , College of Education for Human Sciences)

Prof. Dr. Hameed Hamdan Al-Timimy

(University of B asrah, College of Arts)

Prof. Dr. Ayad Abdul- Husain Al- Khafajy

(University of Basrah, College of Arts)

Prof. Dr. Zaman Obiad Wanass Al-Maamory

 $(University\ of\ Karbala\ .\ College\ of\ Education\ for\ Human\ Sciences)$ 

Prof. Dr. Ali Kassar Al-Ghazaly

(University of Karbala , College of Education for Human Sciences)

Prof. Dr. Jassim Mohammad Shattub

(University of Karbala . College of Education for Human Sciences)

Prof. Dr. Adel Mohammad Ziyada

(University of Cairo, College of Archaeology)

Prof. Dr. Hussein Hatami

(University of Istanbul, College of Law)

Prof. Dr. Taki Abdul Redha Alabdoana

(Gulf College / Oman)

Prof. Dr. Ismaeel Ibraheem Mohammad Al-Wazeer

(University of Sanaa, College of Sharia and Law)

#### **Editor Secretary**

Yasser Sameer Hashim Al-Banaa



#### In the Name of Allah

#### The Most Gracious The Most Merciful

But We wanted to be gracious to those abased in the land

And to make them leaders and inheritors

Qur'an Al-Qasas. Verse-5







PRINT ISSN: 2312-5489

**ONLINE ISSN**: 2410-3292

ISO: 3297

Consignment Number in the Iraqi National Library and Archives: 1912-1014

> Phone No. 310058 Mobile No. 0770 0479 123

Web: http://Karbalaheritage.alkafeel.net

E- mail: turath@alkafeel.net



www.DarAlkafeel.com للطباعة والنشر والتوزيع

+964 790 243 5559 +964 760 223 6329

الطبعة: العراق \_ كربلاء المقدسة \_ الإبراهيمية \_ موقع السقاء ٢ الإدارة والتسويق: حى الحسين \_ مقابل مدرسة الشريف الرضى

## Republic of Iraq Shiite Endowment



# **Quarterly Authorized Journal Specialized in Karbala Heritage**

Licensed by Ministry of Higher Education and Scientific Research Reliable For Scientific Promotion

Issued by:

AL-ABBAS HOLY SHRINE

Division Of Islamic And Human knowledge
Affairs

Karbala Heritage Center

Fourth Year، Fourth Volume, First Issue 2017 A.D. / 1438.H.