## عبدلسّلا محسدهارون



[ وهو الكتاب الحادى والعشرون بعد المائة ١٢١ من اعمال العلامة عبد السلام محمد هارون ، وهو الأخير من مصنفاته رحمه الله وجهزاه خميرا عن العسلم وأهله م آمسين ]

مكننة السنة الدَّازَالسَّافِيَة لِنَشْرِاْلْعِلْمِ

#### الطبعة الأولى ربيع الخير ١٤٠٩ = نوفمبر ١٩٨٨

حيع المحقوق نحعوظة للناشِرُ مكنَّ مَدَّالتِ مُدُلِّعَ الصَّاصَة الشِّرِ الْمُعَلِّمِة الْمِسْتُ وَالْمُعَلِّمِة الْمُعَلِّمِ وَالْمُعَلِّ



وَارْمُوالِيْلُفَ مِ وَالنُّولِيعِ وَالطَّبِاعَةُ والنَّحَ فِي الْعِلَى وَتَصِيرِ وَاسِتِ بِيرَا وِالْكُلُبِ الفَاهِرَةِ ٨١ شَارِعِ النِستَنانَ الصِيةِ شَارِعِ النِجُهُورِيَّةَ - عَابِيقٍ - يَلِيفُول ٢٩٠٠٢١٨ الفاحرة

# بسيم التدالر من الزميم معتسد مة

كان عصراً ذهبياً ذلك الذي عشناه في مجالات تتسم بالأصالة والدقة . والأمانة ، والحفاظ على الخلق العلمي الجليل ، والذوق الأدبي الرفيع .

وكانت أوعية الثقافة من المحلات ودور العلم تزخر بالأعلام وشيوخ الفكر وشبانه ، حيث كانت الصلة عميقة بين الشيخ وتلميذه ، يلتقيان حيث المودة الصادقة والتشجيع الصادق أيضاً .

عشنا في عصر سعى نحو التراث العربي في مكان يستثير الدرة إثر الدرة واللؤلؤة النادرة في عقب أختيا النادرة ، وأضواء النقد ساطعة عالية ، تنادى النقاد في رحابة صدر ونقاوة منهج تتعاون جميعاً على صقل الدرة وجلاء اللؤلؤة

وكان مخرج الكتاب يسعى كذلك إلى جمهرة القراء والأدباء والنقاد ، ليعينوه على ما هو بسبيله من الإسهام فى إخراج كنوز التراث فى أروع صورها وأوضح معالمها .

والمجلات المصرية الأصيلة التي مضت إلى غير رجعة تتجاذب أقلام الأدباء والنقاد لتصهر معالم التراث العربى وتضعها فى القالب اللائق بها ، وفى الصورة التي تمكن الباحث من حسن الانتفاع بها .

كانت هناك مجلة الرسالة يتولى قمتها أحمد حسن الزيات ، ومجلة الثقافة عسك بزمامها أحمد أمين ، ومجلة الكتاب لدار المعارف ينفخ فيها من روحه المهذبة عادل الغضبان ، ومجلة العصور يديرها فى ذوق رفيع إسماعيل مظهر . وأما والدة الحبلات جميعاً ، وهى مجلة المقتطف فكان يدفعها إلى الأمام

يعقوب صروف ثم فؤاد صروف ، وكان فى طليعة الصحف التى تتولى. ذلك صحيفة البلاغ اليومية والأسبوعية ، والمصرى ، والدستور ، والسياسة . الأسبوعية .

عشنا نقرأ هذه المجلات جميعاً والصحف الأدبية في تلك الصحف ، وقد لا يفوتنا منها عدد واحد ، لأن الجو العلمي كان متماسكاً مترابطاً ، هادفاً نحو نهضة واحدة ، تقيل الثقافة من عقارها الذي كانت تشكوه إلى أبنائها الأمناء ، فبدأت نهضة مباركة يتوازى فيها بعث الأدب والنقد الأصيل مع المسيرة المباركة في إحياء التراث العربي والإسلاى .

ولا نستطيع أن نغفل فضل صاحب الجهد الأول في توجيه ذلك الإحياء هذه الوجهة الجديدة التي عاصرناها وكانت نواة لأعمالنا . وهو العلامة الحليل أحمد زكى باشا (١٨٦٧ - ١٩٣٤ ) الذي قدم لنا باكورة المنهج الحديث في تحقيق النصوص كما كان أول نافخ في بوق إحياء التراث على النهج الحديث. وقد قام بتحقيق كتابي أنساب الخيل لابن الكابي ، والأصنام له أيضاً . وقد طبعا في المطبعة الأميرية سنة ١٩١٤ باسم لجنة إحياء الآداب العربية التي عرفت فيما بعد باسم « القسم الأدبي » . ولعل هذين الكتابين مع كتاب التاج في أخلاق الملوك للجاحظ الذي حققه أيضاً بالمطبعة الأميرية في سنة ١٩١٤ من أوائل الكتب في هذا الشرق العربي التي كتب في صدرها كلمة « بتحقيق » . كما أن تلك الكتب قد حظيت بإخراجها على أحدث المناهج العلمية للتحقيق ، مع استعال المكملات الحديثة من تقديم النص إلى القراء ، ومن إلحاق الفهارس التحليلية المتنوعة . ويضاف إلى ذلك أنه أول من أشاع إدخال علامات الترقيم في المطبوعات العربية ، وألف في ذلك دستوراً في كتاب سماه « الترقيم في اللغة العربية » طبع في بولاق في زمن مبكر جداً هو سنة ١٩١٣ وإن كان يؤخذ عليه أنه كان يبالغ في استعال تلك العلامات ، ولا سما في الشعر الذي كان يختم كل بيت مستقل فيه ينقطة يضعها في نهايته . ومن أوائل مطبوعات هذا القسم بدار الكتب كتاب صبح الأعشى فى الله الله المعتبداً سنة ١٩٠٠ بالمطبعة الأميرية باسم دار الكتب وتعد هذه الطبعة هى الطبعة الثانية ، إذ كانت الأولى فى مطبعة بولاق سنة ١٩٠٥

وكانت الصيحة المدوية لدار الكتب المصرية تبنيها لطبع كتاب الأغانى لأبى الفرج بإشراف القسم الأدبى الذى كان يرأسه أحمد زكى العدوى بناء على اقتراح السيد على راتب الذى تكفل بنفقات طبعة ، وصدر الجزء الأول منه فى سنة ١٩٢٧ وحظى بعناية كاملة فى إعداد الأصول وصنع الفهارس التحليلية فى نهاية كل جزء من أجزائه.

واستمرت دار الكتب في أداء مهمتها تنشر موسوعات التراث، ومنها النجوم الزاهرة لابن تغرى بردى ، وتفسير القرطبي . ثم ضعفت العناية بهذا القسم إلى أن تولى أمين مرسى قنديل إدارة دار الكتب فقام بمجهود ضخم جداً لمسته بنفسى إذ حاول أن ينقذ هذا القسم من الفناء فدبت الحركة فيه ، وحاول أن ينقذ كتاب الأغانى من ورطته التاريخية فعهد إلى جمع من العلماء بإيمام ما بقى من أجزائه ، وكاد القسم الأدبى في عهده يرتقى القمة في نشر موسوعات التراث ، ولكن أطاحت بذلك فكرة خاطئة مغرضة تزعم أن ليس من وظائف دور الكتب في أوربا أن تضطلع بنشر التراث ، وكأننا في جميع خطواتنا إنما نترسم أوربا في حقها وباطلها .

وفى أسف بالغ ودع المثقفون هذا القسم الأدبى الذى قضى على نشاطه بعد عهد أمين مرسى قنديل ، ولكن ما نراه هذه الأيام من نشاط فى دار الكتب يبشر بالخير ونأمل من ورائه نهضة مباركة ومحاولة لاستعادة الحجد القديم .

إن ما أخرجه القسم الأدبى الذى ضم طائفة مختارة من المحققين كان من المعهم أحمد زكى العدوى الذى تولى رياسة هذا القسم دهراً طويلا وكذلك حافظ إبراهيم وأحمد نسيم وأحمد رامى الشعراء المعروفون، ومنهم كذلك

العلامة الخطير عبد الرحيم محمود وأحمد الزين وعبد الجواد الأصمعى وغيرهم وغيرهم — إن تلك الآثار كانت بمثابة مدرسة حذت حذوها جماهير من علماء القاهرة ودمشق وبغداد والسعودية والعراق والمغرب العربى واتسع بذلك نطاق إحياء التراث اتساعاً ظاهراً.

والناظر إلى تلك الجهود جميعاً يرى فيها يرى أن مشاركة تلك المجالات الأصيلة التي أشرت إليها في حركة ذلك الإحياء ، كانت مشاركة مثمرة عجدية ، وكان لها أثر كبير في توسيع دائرة النشر وحملها على الإجادة والدقة والأمانة ، فلا يكاد كتاب من كتب التراث يخرج إلى الوجود حتى تتناوله أقلام النقد في ترحيب ومبادرة لكي تشارك في تقويمه .

وأنت ترى فى ثنايا هذه المقالات والبحوث مبادرة من بعض محققى التراث ، وهو الأستاذ الحليل أحمد أمين قد طلب إلى ، وأنا لا أزل فى ميعة الشباب ، أن أنقد كتاباً له اشترك فى إخراجه ، وهو « الهوامل والشوامل » لكى أكتب عنه بعض نظراتى إليه .

وكذلك كان موقفي من الأب أنستاس مارى الكرملى الذي طلبت اليه في إلحاح أن يكتب عما أخرجت من كتاب الحيوان للجاحظ، وموقف الأستاذ أحمد شاكر من الأستاذ السيد أحمد صقر في إخراج كتاب الشعر والشعراء لابن قتيبة، وهو الذي أبي إلا أن يسجل هذا النقد في الطبعة التالية لسابقتها من الشعر والشعراء مع مقال طويل وكذلك كان موقف العلامة حسن كامل الصير في منى عندما نشرت له نقداً «حول ديوان البحترى » في خمس مقالات لقيت منه كل ترحيب وعلق عليها بما أثبته في الباب الثاني .

وكان النقد نقداً حياً لا يستثير حفيظة ولا يوغر قلباً ، وكان هناك من أثمة النقد الأدبى العقاد ، وطه حسين ، وأحمد الزيات ، ومحمد مندور . وصالح جودت والشاب المختضر محمد غنيمي هلال .

كان هذا العصر الذهبي الذي عشناه في غبطة بين التقافة العربية المتحررة

من الإصار ، يطرز جنباتها الأدب الأصيل والشعر الأصيل والإنتاج القصصى الأصيل ، وكان ما فيه من ذلك أقوى عناصر الربط بيننا وبين أشقائنا الأخيار في هذا الوطن العربي .

أما اليوم فقد زالت تلك المعالم أو ضعف شأنها بارتماء أجيالنا الجديدة في أحضان الثقافة الأوربية والأمريكية ، وأوشكت دعائم النقد العربي الأصيل أن تتقوض كذلك ، وكاد أن يطغى ما يلقبونه زوراً بالشعر الحديث المهلهل النسج ، الأعجمي اللغة ، المتمزق المعنى ، الباعث حينا على التقزز ، وآخر على الحزن والاكتئاب ، وما هو بقادر أن يمحو من ذوق الأديب العربي الحر ما يفيض به وجدانه من متعة تذوق القصيدة العربية الفارغة ، ونحن على يقين أن صبح التحرر من تلك العبودية الآثمة للأفكار المستعارة ، والنماذج المشحوذة من فتات الاتجاه الغربي الهزيل سوف يسطع في نهاية المطاف .

لهذا كله أحببت أن أستثير صورة رائعة من صور نهضتنا هي قل من كثر ، وقطرات من غيث لما كان يخص رجلا واحداً من أدباء جيله في مجال النقد الأصيل ، بين هجوم مهذب باسم ودفاع نظيف . وأقول رجلا واحداً لأن كثيراً غيرى كان يتولى مثل ما توليت ، أو أروع مما توليت ، ولست أخص أحدهم بالتنويه ، لأن التاريخ يعرفهم تمام المعرفة ، ويسجلهم أصدق التسجيل وأعدله وأنصعه .

والناظر فى كتابى هذا الذى أعددته بناء على اقتراح الناشر الفاضل « شرف حجازى » الذى خشى أن يضيع هذا الجهد الأدبى أو أن يندثر ، وفى ظنه وفى يقينه أيضاً أنه تاريخ عزيز ، إن الناظر فى كتابى هذا يجده متعدد النشاط ، متشابك الجذور ، ممتداً من سنة ١٩٣٥ الميلادية إلى سنة ١٩٦٥ أى نحو ثلاثين سنة ، ومع هذا لم أستطع لم جميع أطرافه ، وتجميع كل ما قمت به من إسهام خارج نطاق الكتب التي قمت بتأليفها أو بتحقيقها على مدى تلك الحقبة أو قبلها أو بعدها، والتي أربت على العشرين بعد المائة بحمد الله وبعونه .

وعسى أن يكون فى نشر هذه المقالات والبحوث ما يسد فراغاً نجم من خول وسائل النشر والإعلام من الصحف والمجلات وتوقفها عن تشجيع النقد فى محيط التراث ، وهو ما أرجو أن يكون خمولا مؤقتاً وتوقفاً مؤقتاً كذلك .

هذا وقد اشتمل هذا المجلد على ضروب أربعة من خطوط البحث الأدبى

- ١ الأول : بحوث ومقالات فى بعض ما عالجته من قضابا تخص تحقيق
   التراث . أو تمسه من قريب أو من بعيد .
- ۲ الثانی : ما یخص نقدی الحاص لما عالجه أدباء عصری من كتب ،
   وردهم على ذلك وسميته : ما بيني وبين الأدباء والعلماء .
- الثالث: فيما يخص نقد الأدباء والعلماء لكتبى التى عالجتها ثم ردى عليها وسميته: ما بين الأدباء والعلماء وبينى .
- ٤ -- الرابع: فيما يخص نظرة بعض الأدباء والأصدقاء إلى إنتاجي في شيء
   من التقدير، وفيه لا ريب كثير من المبالغة.

وقد اتبعت هذا كله بفهرس تحليلي يتناول رءوس البحوث أولا ، ثم يتناول الأعلام ومفر دات النقد اللغوية والنحوية وقوافى الأشعار والأرجاز ثم المراجع ؛ أثبتت كما كانت فى العهد الذى كتبت فيه البحوث ولا جرم أنه قد تغيرت طبعات بعضها فى تلك الفترة الطويلة ، وليس بمستطاع أن تترجم بالطبعات الحديثة .

[ وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ]

# البَابُ اللَّوَٰل بُحُوث وَمَقَ اللَّ

## حول تجربتي في احياء التراث(\*)

ما أحوجنا ونحن نتحدث فى تحقيق التراث أن نحقق كلمة (التراث) ، فلسنا نجد فى مواد لغتنا العربية مادة (ترث) ، كما أنه ليس فى معاجمنا العربية من المواد المبدوءة بالتاء والمختومة بالثاء المثلثة إلا ثلاث مواد ، لاتزيد ولا تنقص .

١ ــ الأولى : مادة ( تفث ) ، وتما ورد فيها من النصوص ما جاء فى القرآن الكريم : « ثم ليقضوا تفثهم » . وقضاء التفث يعنى به إذهاب الشعث والدرن ، وهو ما يتحال به المحرم فى الحج من قص الشعر ، وتقليم الأظافر ونحو ذلك . وقالوا كذلك : رجل تَفَيْتُ أَى متغيّر شعث لم يدّهن ولم يستحد . وجاء فى الحديث أيضاً : « فَتَفَيْت الدماء مكانه » أى لطّخته .

٢ ــ والثانية مادة : (تلث) وفيها لفظ واحد : التليث : ضرب من نجيل السباخ .

٣ و الثالثة : مادة ( توث ) . ولم يرد فيها إلا لفظ واحد كذلك ،
 وهو التوث ، وهي الخة ضعيفة في التوت ، تلك الثمرة الطيبة المعروفة ،

وهنا يتلخل التراث الصرفى ، الذى يقضى بأن بعض الكلمات المبدوءة بالتاء قد تكون تاؤها مبدلة من الواو ، كالتخمة ، وهى الأزمة الناشئة من ثقل الطعام . قالوا : أصلها « وُخمة » فلذا نلقاها فى مادة (وخم) لا (تخم) ، وكذلك (التهمة) نجدها فى (وهم) ، ومدلولها أن المرء يتوهم أن أخاه قد أساء أو تجاوز حداً من الحدود . ونحوهما التُكلان ، أصلها الوكلان ، أى الاعتماد على وكيل . وكذا (تَتَرْكَى) أصلها وَتْرَى من التواتر ، و « التَّقَى » ، و « التقية » و « التَّقوى » كلها مأخوذة من الوقاية .

<sup>(\*)</sup> مؤتَّمر الدورة ٤٨ ونشرت في مجلة المجتمع بالجزء ٤٩ سنة ١٩٨٤م.

ولا يسكت الصرفيون بعد عرض هذه النماذج ، بل يذكرون العلة في هذا : أن العرب لحظوا أن الواو ، وهي الحرف الضعيف الذي تلعب به الريح حين يقع في مهبها فلا يستقر على حال ، جديرة بأن يوضع بدلها في أو ائل تلك الكلمات حرف هو أجلد منها ، أي أقوى ، وهو التاء التي اختبرت بديلاً .

وعلى هذا استطاعوا فى حذق أن يضعوا كلمة «البراث» فى مادة (ورث). ولعل أقدم النصوص التى ظفرنا بها فى مجال هذه الكلمة هو النص القرآنى الكريم: «وتأكلون البراث أكلاً لما » فى سورة الفجر. إذ نعى على أهل الجاهلية منعهم توريث النساء وصغار الولدان ، وأكلهم لأنصبائهم الموروثة. وكانوا يقولون فى جاهليتهم: «لا يأكل الميراث إلا من يقاتل ويحمى حوزة القوم ». كما كانوا يلمون لما جميع ما تركه الميت من حلال أو حرام ، ويسرفون فى إنفاقه.

ومما ورد فی الشعر القدیم قول سعد بن ناشب ، و هو شاعر إسلامی کان بلال بن أبی بردة قد هدم داره لأنه أصاب دماً فی قوم :

فإن تهدموا بالغدر دارى فإنهـــا

تراث كسرىم لا يبـــالى العواقبا

وظلت كلمة الراث محدودة المعنى والاستعمال ، تنوب عنها أختها المبراث فى كثير من الأمر إلى أن دخلنا فى هذا العصر الحديث ، فألفينا هذه الكلمة تشيع بشيوع البحث والتنبيش عن الماضى : ماضى التاريخ وماضى الحضارة والفنون والآداب ، والعلم ، والقصص ، وكل ما يمت إلى القديم بصلة .

ويقصد بعبارة إحياء التراث في عرف الأدباء والمثقفين : إبراز نصوص الخطوطات محققة موثقة بقدر الإمكان ، مع الوثوق بعنوان الكتاب أو النص ، والثقة باسم مؤلفه ونسبة الكتاب إليه .

ولهذا كله معايير وضوابط ومناهج ، يستطاع بمتابعتها ومراعاتها أن نخرج كتاباً أو نصاً موثوقاً بنسبته إلى صاحبه على الصورة الأصيلة له أو المقاربة للأصيلة .

و هذا يدفع بنا أن نوضح معنى تحقيق منن الكتاب أو المخطوط .

والذى اتفق عليه المحققون من ذلك أن يؤدى متن الكتاب أداء صادقاً كما وضعه مؤلفه ، كمنًا وكيفاً بقدر الإمكان .

وقد يظن بعضهم أن معنى تحقيق المنن أن نلتمس للأسلوب النازل أسلوباً هو أعلى منه ، أو أن نحل كلمة صحيحة محل أخرى صحيحة بدعوى أن أولاهما أولى بمكانها أو أجمل أو أوفق ، أو ينسب المؤلف نصاً من النصوص إلى قائل، وهوفى الواقع مخطئ في هذه النسبة، فيبدل المحقق ذلك الحطأ ويضع مكانه الصواب الظاهر ، أو أن يكون قد أخطأ في عبارة خطأ نحوياً دقيقاً فيصحح المحقق خطأه فى ذلك . أو بجد المؤلف قد أوجز عبارته إبجازاً مخلاً فيلجأ هو إلى بسط عبارة المؤلف والزيادة فيها بما يدفع ذلك الإخلال .

هذه كلها أساليب لا يرتضيها التحقيق ، ويعد انتهاكها خرقاً لفن التحقيق ، وبعد الأخذ بها في التحقيق ، وانتهاكاً لحرمته ، وتضييعاً للأمانة الصارمة التي بجب الأخذ بها في هذا المحال الدقيق .

وليس تحقيق المأن تحسيناً أو تصحيحاً ، وإنما هو أمانة الأداء الى تقتضيها أمانة التاريخ ؛ فإن من الكتاب حكم على المؤلف وتأريخ لتفكيره، وهو كذلك حكم على عصره وبيئته . وهي اعتبارات تاريخية صادقة لها حرمتها . كما أن ذلك الضرب من التصرف ، عدوان على المؤلف الذي له وحده حق التبديل والتغيير أو التنقيح . ويسجل التاريخ المعاصر محاولة من ذلك وقعت في إخراج كتاب بدائع الزهور في وقائع الدهور لابن إياس؛ إذ ظهرت طبعة بولاق منه أقرب ما تكون إلى الصحة ، على حبن نشرت

نسخته الموثقة فيما بعد سيئة الأسلوب كثيرة الأخطاء ، لأنها حكت أسلوب المؤلف أصدق حكاية لم تبدل منه شيئاً أو ترفع خطأ . وأسلوب ابن إياس معروف بأنه أسلوب نازل ، فرفع هذا الأساوب إلى درجة فوقه يعد تدخلاً خاطئاً وعدواناً خاطئاً .

وفد ضربت لذلك مثلاً بما ورد في السيرة من النص الذي تلقب فيه أسماء بنت أبي بكر بذات النطاق ، والمعروف المشهور أنها ذات النطاقين (۱) . وبالنص الذي وجدته في تهذبب اللغة (۲) يسمى أبا عمرو الشيباني بإسحاق ابن مراد ، بالدال ، على حين تعد تسميته الصحيحة إسحاق بن مرار براءين وذكرت أن تصحيح النص الأول بالنص المشهور فيه : « ذات النطاقين » وكذلك تصحيح الاسم الثاني بإسحاق بن مرا رالذي هو الصواب الصحيح قطعاً بعد تصحيحاً خاطئاً ، لأن صاحبي هذين النصين أرادا النص الأول ولم يعدلا عنه ، وثبت بالبينة أيضاً أن المؤلف الثاني أثبت ذلك النص الحاطئ يقيناً بحطه ، فلا مجال للعدول عما أثبتاه ، وإن كان هناك مجال للتصحيح أو التعليق فليكن ذلك في حواشي الكتاب لا في صلبه ، لأن أمانة الأداء فوق جمال الأداء .

وتحقيق متن الكتاب أمر جليل محتاج من الجهد والعناية إلى أكثر مما محتاج إليه التأليف . وقديماً قال الجاحظ فى كتابه ( الحيوان ) : « ولربما أراد مؤلف الكتاب أن يصلح تصحيفاً أو كلمة ساقطة، فيكون إنشاء عشر ورقات من حر اللفظ وشريف المعانى ، أيسر عليه من إتمام ذلك النقص حتى يرده الى موضعه من اتصال الكلام » .

ويثور سؤال آخر: ما هي الأمور التي تعين على إقامة النص، وتجنّب المحقق مزالق سوء الأداء؟

<sup>(</sup>١) السيرة ٣٢٩ جوتنجن .

<sup>(</sup>٢) مقدية تهذيب اللغة للازهري س ١٣ .

#### فأول تلك الأمور :

التمرس بقراءة المخطوط ، فإن القراءة الخاطئة ، لا تنتج إلا خطأ . وبعض كتابات الأقدمين يحتاج إلى مراس طويل وخبرة خاصة ، ولا سيما تلك الخطوط العتيقة التي لا يطرد فيها النقط والإعجام ، وكذلك تلك المخطوطات التي كتبت بقلم كوفي قديم ، أو بقلم أندلسي أو مغربي ، وللأندلسي والمغربي صورهما الحاصة ونقطهما الحاص ، ولكل كاتب بأحد القلمين لازمة لا تكون لأخيه ، وتصوير نخالف تصوير أحيه .

وإذا تركنا ذلك وقرأنا فى الحطوط المعتادة ، وجدنا لكل كاتب من الكتاب طريقة تحاصة تستدعى خبرة خاصة كذلك .

فنحن نجد من يقارب بين رسمى الدال واللام ، فلا نشعر بالفرق بينهما في النظر ، أو في رسمى الغين المعجمة والفاء كذلك ، مع أن لكل منهما ضابطاً خاصاً ، ولكن الخبير بالخط يستطيع بدربته أن يفصل بينهما .

ونجد كذلك كثيراً من الكتاب الأقدمين يكتبون على طريقة خاصة بهم في الرسم الإملائي. وهذا يحتاج أيضاً إلى خبرة خاصة تكتسب بالمرانة وبالرجوع إلى كتب الرسم القديمة ، أعنى الإملاء

ومما هو جدير بالذكر أن النقط تختلف طرائقه فى الكتابة المشرقية والكتابة المغربي ، إذ نجد الفاء والكتابة المغربي ، إذ نجد الفاء عندهم إلى الآن تميز بنقطة واحدة من أسفلها وليس من أعلاها ، على حين نجد القاف عندهم تميز بنقطة واحدة لكن فى الأعلى لا فى الأسفل. فهذا أمر يحتاج إلى يقظة و دراية .

وفى الكتابات القديمة أيضاً توضع بعض العلامات لتأكيد إهمال الحروف المهملة كالسن . نجد بعضهم يميز إهمالها بوضع ثلاث نقط من أسفلها في مقابل تمييز إعجام الشن بوضع ثلاث من فوقها . وبعضهم يدل على إهمال

السين بتركها كما هي على حين يميز أختها الشين بوضع نقطة وإحدة في أعلاها، وبعضهم يكتب تحت السين المهملة سيناً صغيرة .

ومن الكتاب القدماء من يميز الحرف المهمل بوضع همزة فى أعلاه أو تحته إشارة إلى «إهمال» أو «أهمل» . ومنهم من يضع فوق المهمل خطأ أفقياً لحظر وضع النقط ، أو يضع رسماً كالهلال الصغير من فوقه . ومنهم من يضع للاهمال علامة شبيهة بالرقم ٧

وبعض الكلمات التي تقرأ بالإهمال وبالإعجام معاً قد ينقط الحرف من أعلى ومن أسفل كذلك بنقطة ، أو يضع فوق السن نقطاً ثلاثا ومن أسفلها كذلك إشارة منه إلى جواز القراءتين كالتشميت والتسميت : «التشبميت» ، وهو الدعاء بالسلامة من شرالعطاس . ونحو ذلك : المضمضة والمصمصة : «المضمضة » .

وفى ( الإعجام ) بمعنى الشكل والضبط يحتاج المحقق إلى خبرة خاصة ، وذلك فى الكتب العتيقة . وكان أبو الأسود يسميه « النقط » . يقول أبو الأسود الدوئل لكاتبه القيسى :

رأيتني قد فتحت في بالحرف فانقط على أعلاه . وإن ضممت في فانقط نقطة بين يدى الحرف، أي أمامه . وإن كسرت في فاجعل النقطة تحت الحرف . فإن اتبعت ذلك شيئاً من غنة \_ يعنى التنوين \_ فاجعل مكان النقطة نقطتين » . وقد وجدنا تطبيق ذلك عملياً في المخطوطات الذاهبة في القدم من المصاحف وغيرها .

وفى الكتابة القديمة كثيراً ما تهمل كتابة الهمزة الواقعة فى نهاية الكلمات الممدودة وغيرها، مثل ماء وسماء ورداء، ومثل شيء وفيء وضوء، تكتب : ما ، وسما ، وردا ، وشي ، وفي ، وضو

ونجد كذلك أن الهمزة المكسورة التي التزمنا اليوم بكتابتها تحت الألف يكتبها بعض الأقدمن تحت الحرف أو فوقه أيضاً .

والشدة ، وهي رأس الشين، نجدها في الكتابة القديمة حيناً فوق الحرف، وحيناً آخر تحته إذا كانت مقرونة بالكسرة .

والفتحة مع الشدة إلى ألفنا كتابتها فوق الشدة نجد كثيراً من الأقدمين لا يبالى بذلك ، فما دامت الفتحة فوق الحرف فهى فتحة ، سواء أكانت الشدة تحتها أم كانت فوقها ، على حين نعد تنحن الآن أن الفتحة الموضوعة تحت الشدة هى تعبير عن الكسرة لا غير .

ووضع الكسرة تحت الشاءة فوق الحرف أمر لا يكاد يوجد فى المخطوطات ا العتبقة

ونجد فى المخطوطات المغربية من يضع الضمة تحت الشدة فوق الحرف . وفى كثير من الكتابات القديمة توضع الشدة على الحرف الأول من الكلمة اللاحقة إذا كان مدغماً فى آخر من نهاية الكلمة السابقة مثل: « بل رّان » توضع شدة على الراء مع أنها فى أول كلمة . وكذلك نحو : أهلكت مالاً للّو قنعت به » بوضع شدة على لام « لو » .

ومع هذا نجد أن شكل الشدة فى الكتابة المغربية تكتب كالعدد ( ٧ ). شديدة التقويس

وقد عَبَرت على مخطوط أندلسي عنيق ، هو كتاب العققة والبررة لأبي عبيدة ، وقد التزم فيه كاتبه نمطاً غريباً ، هو وضع الحركات العلوية

وكذلك السكون تحت نقط الإعجام . فكلمة « مضغة » كتب نحت نقطة الضاد سكوناً ، كما وضع فتحة الغنن تحت نقطة الغنن لا فوقها .

وفى النسخة المغربية من كتاب المحتسب لابن جنى بدار الكتب المصرية وجدت الشدة مع الفتحة يعبر عنها بعلامة فوق الحرف شبيهة بالعدد (٧). أما الشدة مع الضمة فإنها يعبر عنها بعلامة فوق الحرف شبيهة بالعدد (٨). وأما الشدة مع الكسرة فيعبر عنها بعلامة (٨) أيضاً ، ولكن بوضعها تحت الحرف.

ومما بجب أن يعرفه المحقق ما يسمى بعلامة التمريض ، وهي الحرف . (ض) يوضع فوق العبارة التي هي صحيحة سليمة في نقلها مطابقة للأصل، ولكنها خطأ في ذاتها ، وذلك لكى يخلى الكاتب الأمن عهدته من خلل النص الذي نقله كما هو

وهناك علامة تسمى علامة التثليث، وهي الحرف (ث) يوضع فوق الكلمة اقتباساً من كلمة التثليث، أى ضبط الحرف من الكلمة بثلاثة ضبوط: الفتح والضم والكسر، نحو وجد وجد وجد، توضع النقط الثلاث فوق الواو إشارة إلى اللغات الثلاث. وقد وجدت هذه العلامة في مخطوطة الاشتقاق لان دريد.

وعلامة أخرى تدل على وجود البياض بالنسخة ، أى فراغ لم تثبت فيه كلمة ، وهي الحرف (ض) يكتب في موضع البياض إشارة إليه ، وهذه العلامة مقتبسة من كلمة « بياض » . وقد وجدت هذا في نسخة مخطوطة من جمهرة أنساب العرب لابن حزم .

وكان للكتاب القدماء ذوق خاص فى التحرز من تشويه الكتابة ، فإذا أخطأ بزيادة بعض الكلمات ، أشار إلى ذلك بوضع خط معقف الطرفين فوق الكلمة أو الكلمات الزائدة ، أو أشار إلى ذلك بوضع دائرتين صغيرتين (٥٥) إحداهما فى بدء الزيادة والأخرى فى نهايتها ، أو أشار إلى ذلك بوضع نصنى دائرة (١ ») أحدهما فى بدء الزيادة والآخر فى نهايتها .

وإذا أخطأ بالتقديم والتأخير وضع فوق الكلمتين المضطربتين أو الكلمات ألفين صغيرتين. وجدت في إحدى المخطوطات: (سنة ومائة إحدى) وقد وضعت ألف صغيرة فوق « ومائة » ، وألف أخرى كذلك فوق كلمة « إحدى » أي اقرأ: سنة إحدى ومائة . وقد يوضع في هذا المجال أيضاً أي الإشارة إلى التقديم والتأخير الحرفان (خ) و (ق) أو (خ) ، و (م) أي تأخير وتقديم ومؤخر.

وهناك رموز واختصارات لبعض الكلمات أو العبارات نجدها فى المخطوطات ولا سيما كتب الحديث ، وهو سبق سبق به أسلافنا العرب ، وقلدهم فى ذلك الفرنجة وأسرفوا فيه إسرافاً ، وذلك نحو :

س – سيبويه .

لا يخ – لا يخنى .

سم – ابن أم قاسم .

عم – عليه السلام .

صلعم – صلى الله عليه وسلم .

رض – رضى الله عنه .

ثنا – حدثنا .
 ثنی – حدثنی .
 أنا – أنبأنا أو أخبرنا .
 قثنا – قال حدثنا .
 ش – الشرح .
 الش – الشارح .

ع - موضع ، وقد استعمله
صاحب القاموس ومن بعده .

ج - جمع
ججج - جمع الجمع
ججج - جمع الجمع .
حجج - حمع جمع الجمع .

المص – المصنيِّف ، أى المؤلف .
ص – المصنيَّف ، أى المتن .
م – معتمد أو معروف .
وقد استعمله صاحب القاموس
ومن بعده بمعنى معروف .
إلخ – إلى آخره .
المه – انتهى .

هذا هو بعض ما ينبغى معرفته مما يكتسب من التمرس بقراءة المخطوطات. وبنقص هذه الحبرة يقم المحقق في مزالق جمة تبعده عن الصواب وتجنح به إلى تشويه النصوص البريئة ، وتمهد له سبيل العدوان عليها وهذا هو الأمر الأول الذي جعلت قضيته هي التمرس بقراءة المخطوطات.

أما ( الأمر الثاني ) فهو التمرس بأسلوب المؤلف . ومعرفة لوازم خلك الأسلوب ، والوقوف على ما يؤثره من العبارات والألفاظ ، وتعرف الأعلام التي يتكرر إيرادها ، الأعلام التي يديرها في كتابه ، والمعارف والحوادث التي يتكرر إيرادها ، وهذا كله بعد تصور العصر الذي عاشه والبيئة التي اشتملت عليه اشتمالاً ، وبدأ أثرها عليه في تفكيره وأسلوبه تفكيره ، فالإنسان وليد بيئته .

وأدنى صور التمرس بأسلوب المؤلف أن يرجع المحقق إلى أكبر قدر يستطيع الحصول عليه من كتب المؤلف ، وذلك ليزداد خبرة بأسلوبه وظروفه ، وليقدر على أن يوجد ترابطاً بين عباراته في هذا الكتاب وذاك ؛ فإن معرفة ذلك مما يعين في تحقيق المتن ، والتهدى بصدق إلى الصواب فيه.

و ( الأمر الثالث ) من مقدمات تحقيق المتن هو الإلمام بالموضوع والقضايا التي يعالجها المخطوط، حتى يمكن المحقق أن يفهم النص فهماً سليماً

بجنبه الوقوع فى الخطأ حين يظن الصواب خطأ فيحاول إصلاحه ، أى يحاول إفساد الصواب

وهذا الإلمام إنما يتحقق بدراسة بعض الكتب التى تعالج الموضوع نفسه . أو موضوعاً يقاربه أو يتصل به ، ليستطيع الحقق أن يعيش فى الأجواء المطابقة أو المقاربة أو المماثلة ، وكى يكون على بصبرة نافذة .

و (الأمر الرابع) من وسائل تحقيق المن هو المراجع العلمية ذات العلاقة المباشرة بالمخطوط ؛ ومعى هذا أن المحقق إذا اجتمع لديه أقصى ما يمكن جمعه من مخطوطات الكتاب واستطاع قراء مها قراء مها قراء سليمة ، وعرف أسلوب المؤلف ، وألم إلماماً كافياً بموضوع الكتاب استطاع أن يمضى في التحقيق مستعيناً بالمراجع العلمية المباشرة التي يمكن تصنيفها على الوجه التالى:

١ – كتب المؤلف نفسه مخطوطها ومطبوعها .

۲ - الكتب التى لها علاقة نسب بالكتاب كالشروح والمختصرات وانتهذیبات . فنسخة الشرح هى من جهة شرح وضبط وتقیید ، ومن جهة أخرى نسخة ثانیة من الكتاب تتكفل بتوضیح الغوامض وتجلیة النص ، وهو أمر له قیمته فى مكملات التحقیق .

ويلى نسخة الشرح نسخة المختصر أو التهذيب ؛ فإن كلا منهما تلقى ضوءاً لا بستهان به فى تحقيق النص .

ومن البدسي أن يرجع المحقق في ذلك إلى انخطوطات ما أمكنه ذلك ، وألا يعتمد على المطبوعات الخالية من الروح العلمية المحققة .

٣ ــ وهناك ضرب آخر من المراجع التي لها علاقة حميمة بالكتاب ، وهذه وهي الكتب التي اعتمدت في تأليفها اعتماداً كبيراً على الكتاب ، وهذه كثيراً ما تحتفظ بالنص الأصلى للكتاب الأول.

ولنضرب لذلك مثلا بكتاب عيون الأخبار لابن قتيبة ؛ إد نجد أنه من الكتب التي اعتمدت على كتب الجاحظ . ولا سيما كتاب الحيوان ، فى زاوية معينة عند كلام ابن قتيبة على الحيوان ، إذ نجده يقتبس نصوصاً كثيرة بأعيانها وألفاظها منه . وقد أعانني هذا كثيراً عند تحقيقي لكتاب الحيوان ،

والكتاب الهيان والتبين للجاحظ أيضاً ، فنجد كتاب الزهد فيه ، ونجد نصوص كتاب الهيان والتبين للجاحظ أيضاً ، فنجد كتاب الزهد فيه ، ونجد نصوص الخطب والوصايا التي تحتل مساحة كبيرة من عيون الأخبار ، جلّها ومعظمها مقتبس من كتاب البيان والتبيين . وحاولت أن أعرف السرفي ذلك ، فوجدت أن ابن قتيبة قد أعطاه الجاحظ إجازة برواية بعض كتبه ، كما صرح بذلك ابن قتيبة في عيون الأخبار في عدة مواضع (۱) أثرتها في كتابه . فاستخدام ابن قتيبة في عيون الأخبار في عدة مواضع (۱) أثرتها في كتابه . فاستخدام الفائدة بمكان أيضاً .

\$ - ومن المراجع المعينة على إقامة النص وتجنيب المحقق مزالق سوء الأداء عكس المراجع السابقة ، وهي المراجع التي استقى منها المؤلف . فإذا تهدَّى المحقق إلى المنابع والموارد التي استمد منها المؤلف تأليفه كان ذلك معواناً له على إقامة النص . وكان بعض المؤلفين القدماء ينصون في كتبهم في صدورها أو في أو اخرها ، على المراجع التي استقوا منها كما نفعل نحن الآن في مناهج تأليفنا للكتب الحديثة ، ويظنه البعض منا مجاراة للأوربين ، مع أنها منهج قديم عند المؤلفين العرب .

فنحن نجد ابن فارس ( — ٣٩٥) فى مقدمته لكتابه « مقاييس اللغة » ينص على مراجعه التى اعتمد عليها فى كتابه ، وهى : العين للخليل ، وغريب الحديث ومصنف الغريب ، وكلاهما لأبى عبيد القاسم بن سلام ،

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ٣ : ١٩٩ ، ٢١٦ ، ٢٤٩ .

والمنطق لابن السكيت ، والجمهرة لابن دريد . ويقول ابن فارس بعد أن سردها : « فهذه الكتب الحسسة معتمدنا فيما استنبطناه من مقاييس اللغة . وما بعد هذه الكتب فحمول عليها وراجع إليها ، حتى إذا وقع الشيء النادر نصصناه إلى قائله إن شاء الله »

وابن منظور ( - ٧١١) فى مقدمة لسان العرب فعل ذلك أيضاً ، وسرد لنا من تلك المراجع خمساً رئيسية أيضاً هى : التهذيب للأزهرى ، والمحكم لابن سيده ، والصحاح اللجوهرى ، وأمالى ابن يرى على الصحاح ، والنهاية فى غريب الحديث لابن الأثهر .

وابن حجر ( — ۸۰۲) فى مقدمته لكتابه «تهذيب التهذيب » نصّ على كتاب الكمال للمقدسى ، وتهذيبه للمزى ، والكاشف للذهبى ، وتذهيب التهذيب له أيضاً ، وما جمعه مغلطاى على تهذيب الكمال .

وكذلك السبوطى (٩١١) فى « بغية الوعاة » ذكر فى مقدمته طائفة كبيرة من المراجع التى اعتمد عليها والتى أربى عدد مجلداتها على ثلثمائة مجلد .

وفاقهم جميعاً فى ذلك عبد القادر البغدادى ( ١٠٣٠ – ١٠٩١) صاحب خزانة الأدب الذى سرد فى مقدمتها أسماء مئات من المراجع التى اعتمد عليها وساقها مرتبة ترتيباً علمياً على حسب الفنون وفروعها .

وقد يكشف المحقق النقاب عن كتاب يعتمد اعتماداً كلياً أو جزئياً على مؤلف آخر يقتبس منه دون النص منه على ذلك ، كما حدث و يحدث في عصرنا هذا . وأذكر هنا ما عثرت عليه عند تحقيقي لشرح المرزوقي لحماسة أبي تمام . إذ وجدت كثيراً جداً من نصوصه بالنص واللفظ ، أو بالاتجاه الواحد ، وجدتها في شرح التريزي للحماسة نفسها . والذي يوازن بين الشرحين بجد أن التبريزي المماروقي بنحو ثمانين عاماً ، وفاة المرزوقي سنة ٢١١ . ووفاة المرزوقي منه معظم شروحه كان كلاً وعالة على المرزوقي .

وكما صنع التبريزى غغر الله له هذا فى شرحه للحماسة أدار وجهه مرة أخرى إلى شرح ابن الأنبارى للقصائد السبع الطوال ، وظل يرتشف من معينه ، ويقتبس من كنوزه فى شرحه هو للقصائد العشر . ورب ضارة نافعة، إذ كان انتفاعى بهذا الشرح المقتبس بعامل السطو، معيناً لى و نافعاً لى فى كثير من مشاكل تحقيق شرح ابن الأنبارى .

والتاريخ لا يغفُّل عن أمثال هذه السطوات العلمية .

ومن الذين اتهمهم التاريخ بالإغارة على كتب غرهم وإن كنت أجل قدره عن ذلك : الإمام عبد الله بن محمد بن السيد البطليوسي ، عثرت على نص نادر في بغية الوعاة للسيوطي (١) عند ترجمته لأحمد بن محمد بن أحمد المرسي المتوفي سنة ٤٦٠ يقول فيه : « ونسب إليه ابن خلصة شرح أدب الكاتب المسمى بالاقتضاب . وذكر أن ابن السيد البطليوسي أغار عليه — أي على الكتاب — وانتحله » . وأقول : لكن لا تزال هذه التهمة في ذمة التاريخ حتى نرى الكتابين معاً .

و ( الأمر الخامس ) مما يعين على صحة الأداء هو الرجوع إلى الكتب المعاصرة للمؤلف التى تعالج نفس موضوعه أو تعالج موضوعاً قريباً منه ، فما لا ريب فيه أن الأجواء العلمية المتعاصرة تلتى أصدق الأضواء وأعلاها على تحقيق النص ، إذ أن للمعاصرة أثراً واضحاً في الأفكار وفي الألفاظ والأساليب ، كما تعين على تصحيح الأعلام والوقائع التي تعاصر المؤلفين .

و ( الأمر السادس ) من الأمور التي تعين على صحة الأداء ولا يستطيع المحقق فراقه أو مجانبته هو المراجع اللغوية ، إذ هي المقياس الأول الذي تسبر به صحة النص ، والدليل الأول كذلك الذي يقودنا إلى حسن فهم النص وتصوره . فأحيانا يحكم المحقق العجلان الذي فارقته الأناة والدقة ، على نص

<sup>(</sup>١) بغية الوعاة ٧٥٧

من النصوص أنه محرف ، أو أنه ذاهب فى الغموض ، على حن تنطق نصوص المراجع اللغوية أنه صحيح غاية الصحة ، أو أن من اليسر بمكان أن نزيح ما بدا للوهلة الأولى عسر فهمه أو صعوبة إدراكه . ولا يكنى فى هذه المهمة ضرب واحد من المراجع اللغوية .

ويمكننا أن نصنف المراجع اللغوية التي يستطيع المحقق أن يطرق بأبها إلى حدسة أصناف :

الأول: معاجم الألفاظ، وأعلاها وأوثقها وأيسرها جميعاً، هو لسان العرب لابن منظور، وتاج العروس للزبيدى، الذي تضمن جميع نصوص القاموس انحيط وتكملاته.

ومن معاجم الألفاظ: معاجم المفردات الطبية القديمة ، كالمفردات لا بن البيطار ، والمعتمد لا بن رسولا ، وتذكرة داود الأنطاكي . ومن المعاجم الحديثة في المفردات الحيوانية معجم الحيوان للفريق المعلوف ، وفي المفردات النباتية معجم الألفاظ الزراعية للأمير الشهابي .

ومنها معاجم المصطلحات العلمية ، كمفاتيح العلوم للخوارزمى ، وكليات أبيى البقاء . وأوسعها وأشملها جميعاً كتاب «كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي .

كما أن هناك معاجم وضعها بعض فضلاء المستشرقين ، استدركوا بها على المعاجم العربية القديمة ، ومنها معجم دوزى اللغوى ، ومعجمه الحاص بأسماء الملابس .

وهذه المعاجم الأخيرة تفيدنا فى تحقيق النصوص الواردة فى الكتب التى كان تأليفها فى عصور متأخرة .

ثانياً: معاجم المعانى ، وأعلاها كما هو معروف كتاب المخصص لا بن سيده ، وفقه اللغة للثعالبي .

ثالثاً: معاجم الأسلوب ، وأعلاها كتاب جواهر الألفاظ لقدامة بن جعفر ، والألفاظ الكتابية للهمذاني .

رابعاً: كتب المعربات ، وفى فمتها قديماً كتاب المُعثرب أو المعرَّب للجواليَّق ، وشفاء العَليل للشهاب الخفاجي . وفى قمتها حديثاً: كتاب الألفاظ الفارسية المعربة لأدى شير .

خامساً: معاجم اللغات التي تمت بصلة وثيقة إلى العربية ، كالفارسية والعبرية والسريانية ، واللاتينية والأسبانية .

وهذه المعاجم تعد مجالاً صَّمِيًا لتحقيق الكلمات المعربة التي يصيبها التحريف في لفظها أو في معناها ، فتكون هي حَكَمَاً في تصحيح جسم الكلمة ، أو تصحيح دلالتها ومعناها .

ولست أنسى تجربنى فى تحقيق كلمة وردت محرفة فى جميع مخطوطات كتاب الحيوان ، وهى كلمة «كنعان » التى وردت فى الجزء السادس فى ص ٤٥٢ ضمن خبر ساقه الجاحظ ، ونصه :

وخلا معاوية بجارية له خراسانية ، فلما هم بها نظر إلى وصيفة في الدار . فترك الحراسانية وخلا بالوصيفة ثم خرج . فقال للخراسانية : ما اسم الأسد ؟ – قلت : وكأنه كان يريد أن يلقب نفسه بذلك – قالت : كنعان . فخرج وهو يقول : ما الكنعان ؟ فقيل له : الكنعان : الضبع . فقال : ما لها قاتلها الله . أدركت بثأرها » .

وقد عقب الجاحظ على ذلك بقوله : « والفُرْ س إذا استقبحت وجه الإنسان قالت : « روى كنعان » .

فلجأت حينئذ إلى المعجم الفارسي الإنجليزي لاستينجاس في باب الكاف جميعه . انظر اللفظ الفارسي المقارب لكنعان ، والذي يؤدي في الوقت نفسه

معنى الضبع . وبعد لأى شديد وتقليب كثير وترقب طويل لكلمة الضبع الإنجليزية ، وهي : Hyena وجدت أن اللفظ الفارسي الذي ينطبق عليه تفسر الضبع ويقارب «كنعان» هو لفظ : «كنفتار».

وكثيراً ما كنت ألجأ إلى هذا المعجم الوثيق فى تحقيق الألفاظ الفارسية المعرَّبة ، أو المشتركة ، أو فى تحقيق مدلولاتها ومعانيها .

سادساً: ومن المراجع التي لا يستغنى المحقق عنها في تحقيق العبارات والأساليب: المراجع النحوية . وأعلى المتداول منها وأجمعها هو كتاب «همع الهوامع شرح جمع الجوامع ، كلاهما للسيوطى . وكذلك شرح ابن يعيش على مفصل الزمخشرى ، وحاشية الصبان على شرح الأشموني للألفية

سابعاً: وليس يستغنى المحقق عن الرجوع إلى المراجع العلمية الحاصة بمادة الكتاب أو موادّه، وهذه تخرج عن نطاق الحصر، إذ أن لكل كتاب أو مخطوط يكون مرضع التحقيق، ضروباً شمى من المراجع التي يتطلبها.

فكتاب الأدب يحتاج إلى مراجع الأدب والتاريخ والبلدان على اختلاف ضروبها ، وإلى المراجع الدينية بمختلف أنواعها ، وكذلك مراجع الشعر بأنواعها من الدواوين الجاهلية والإسلامية ، وكتب النقد القديم والبلاغة والعروض والقافية .

كما أن كتاب التاريخ يفتقر إلى المراجع من كتب الأدب رالبلدان ، وسائر ما أسلفت من أنواع المراجع ؛ فإن من المعروف أن نتاج الثقافة الإسلامية متواشج الأنساب ، متداخل الأسباب . وحذق المحقق وسعة اطلاعه بهديانه بلاريب ، إلى الوقوع على المراجع التي يتطلبها الكتاب ، وأذكر

أننى عند تحقيق لكتاب الحيوان للجاحظ هالى تنوع المعارف التى يتضمنها هذا الكتاب الموسوعى ، ووجدت أنى لو خبطت على غير هدى لم أتمكن من إقامة نصه على الوجه الذى ينبغى أن يكون عليه . فرسمت لنفسى منهجاً بعد قراءتى للكتاب سبع مرّات ، منها ست مرات اقتضاها معارضتى لكل مخطوط من مخطوطاته على حدة ، ومرة سابعة كنت فيها أقروه لتنسيق فقاره وتبويب فصوله ، فكنت بذلك واعياً حافظاً لكثير مما ورد فيه .

وبعدئذ لجأت إلى مكتبتى أتصفح تصفيَّحاً ما أحسب أن له علاقة بالكتاب وأقيد فى أوراق ما أتوقعه معيناً للتصحيح أوالتخريج . حتى استوى لى من ذلك قدر صالح من مواد التحقيق أو التعليق .

ولكن هذا كله لم يكن ليغنيني عن الرجوع إلى مراجع أخرى غير التي حسبت أو توقعت ، فكانت عدة المراجع التي اقتبست منها نصوصاً للتحقيق والتعليق فحسب نحو ٢٩٠ كتاباً غير المراجع التي لم أقتبس منها نصوصاً وهي تساوى العدد السابق أو تفوقه .

والذى أريد أن أقوله: أن تحقيق نصوص التراث محتاج إلى مصابرة ومثابرة ، وإلى يقظة وانتباه عظيمين، وإلى سخاء فى الجهد الذى لا يضن على الكلمة الواحدة بيوم واحد ، أو أيام معدودات .

### احياء التراث وما تم فيه (\*)

التراث هو تلك الآثار المكتوبة الموروثة التي حفظها التاريخ كاملة أو مبتورة فوصلت إلينا . وليس هناك حدود معينة لتاريخ أى تراث كان . فكل ما خلفه المؤلف بعد حياته من إنتاج يعد تراثاً فكرياً . ولقد أصبح شعر شوقى وحافظ ، وحديث عيسى بن هشام ، وآثار العقاد والمازني تراثاً له حرمته التاريخية ، وله مقداره الأثرى .

#### تقويم التراث العربي :

ولعل من نافلة القول أن نسهب في بيان قيمة التراث العربي ، فلقد سبقنا العلماء الأوربيون إلى الاعتراف بهذا الفضل ، واستولت عليهم الدهشة إزاء ظهورهم على ما صنع أسلافنا في مختلف زوايا العلم والمعرفة . فالتراث العربي غنى في الكيفية وغنى في الكية ، ولا تزال آثار هؤلاء الأسلاف في التشريع والعلوم الفلسفية والرياضية والفنية وغيرها ، معدودة في قمة الإنتاج الفكرى العالمي ، ولا تزال النظريات الفلسفية والاجتماعية لعلماء العرب وفلاسفتهم أصلا وجذراً من جذور علم الاجتماع والفلسفة المعاصرة .

وكنت قريباً فى مجلس ضم بعض المشتغلين بالفلسفة فذكر بعض الأساتذة أن أحدث البحوث الفلسفية الآن أصبح يستخدم الرموز الحرفية فى حل مشاكل الفلسفة ، وأن مسائل الفلسفة أمست شبيهة بمسائل الجبر والمعادلات الرياضية . فقلت له : إن أسلافنا العرب قد سبقوا فلاسفتنا المعاصرين فى هذا الاتجاه ، وذكرت له أنى قمت بنشر رسالة للرئيس ابن سينا ، عنوانها

<sup>(</sup>ه) نشرت في مجلة ( المجلة ) عدد يونية سنة ١٩٦٦م .

الرسالة النوروزية » يتكلم فيها ابن سينا عن فلسفة الوجود مستخدماً فى ذلك الرموز الحرفية (أ، ب، ج، د، س، ص... إلخ). وهذه الرسالة فى ضمن سلسلة نوادر المخطوطات التى قمت بنشرها سنة ١٩٥٤. فأخذت الدهشة صاحبى من ذلك السبق الفى العجيب لأسلافنا العرب.

وفى التراث العربى كثير من المعجزات الفريدة التى لم تتكرر فى عالم التأليف إلى الآن. فكتاب «مقاييس اللغة » لابن فارس ، يعد فريداً فى بابه ، إذ أن ابن فارس استطاع أن يبتدع نظرية لغوية دقيقة ، تتمثل فى إرجاع مفردات كل مادة لغوية إلى أصل أو أصلين أو أصول معنوية ، ترجع كل المفردات إليها ، وقام بتطبيق تلك الفكرة على جمهور المواد اللغوية العربية فاستقام له ذلك. ولم نسمع إلى الآن بمن قام بمثل هذا المجهود التأليفي فى أى لغة من لغات العالم كانت ، فى قديمها والحديث.

ويكنى أن ترجع إلى « كشف الظنون » لتقرأ أسماء نحو مائتى علم أو فن ، كعلم الأكتاف ، والأكر ، والآلات الحربية ، والآلات الرصدية ، وآلات الساعة ، والآلات الظالية ، وعلم إنباط المياه ، وعلم الأوزان والمقادير ، والباه ، والبرد ومسافاتها ، والبيزرة والبيطرة ، وتحسين الحروف ، وتدبير المدينة ، وتدبير المنزل ، وترتيب العسكر ، وتركيب المداد ، والتصوف ، وتعبير الرؤيا ، والجبر والمقابلة ، والجراحة ، وجر الأثقال ، والجغرافيا ، والجفر ، والجهاد ، والحروف والأسماء ، والحكمة ، والرصد ، والرقص ، والرمل ، والرمى ، والرياضة ، والريافة ، والزيج والزايرجة ، والسياسة ، والسيمياء ، والشروط والسجلات ، والصيدلة ، والطبخ ، والفلاسمات ، والفراسة ، والفلاحة ، والعرافة ، وعقود الأبنية ، والغزج ، والفراف ، وقلم الأثار ، وقوانين الكتابة ، وقود العساكر ، والجيوش ، والكحالة ، وكشف الدك ، والكهانة ، والكيمياء ، ومراكز الأثقال ،

والمرايا المحرقة ، والمساحة ، والمعادن ، والمعمى ، والملاحة ، والملاحم ، والموسيقى ، والميقات ، والنبات ، ونزول الغيث ، والنبرنجات ، والوصايا ، والوضع ، والهندسة . والهيئة ... إلى كثير جداً مما أغفلت ذكره .

هذه بعض أسماء علومهم ، وفى المكتبات العامة فى العالم — وهى تناهز ألفاً وخمسمائة (١) على ما أحصاه الفيكونت فيليب دى طرازى فى كتابه المسمى: «خزائن الكتب العربية فى الخافقين » — آثار خالدة خلود الأهرام . وهى جديرة بأن يتعاقب المحققون على تمهيد السبيل للانتفاع بها والاستمداد منها .

ومن البديمى أنه يقصد بالتراث العربى ما تركه الأسلاف المتكامون أو المؤلفون باللغة العربية ، فإن الأفق العربى أوسع مجالاً وأرحب نطاقاً من أن يتقيد بالعنصرية العربية الأصيلة .

#### إحياء النراث :

وليس إحياء التراث أمراً حديثاً ، بل هو عمل طبيعي قامت به الأجيال القديمة على امتداد الدهر وعلى صور شي ، من نشر ، أو تفسير ، أو تليق . تلخيص ، أو نقد أو تعليق .

فكم قد رأينا من الكتب القديمة التي خلفها أصحابها ، فقام النساخ والوارقون بإحيائها وإذاعتها على نطاق واسع .

فالمقريزي ( الحطط ٢٥٣ : ٢٥٣ ) يذكر أنه كان في خزانة

<sup>(</sup>۱) مهما في مصر ۱٦ مكتبة وفي الجزائر ۸ وفي فلسطين ٦ رلبنان ٣ وسوريا والعراق والحجاز واليمن ١٥ والمغرب الأقصى ١٠ وتونس ٧ والولايات المتحدة ٢٨٥ وألمانيا والنمسا ١٤ وايطاليا ٤٨ وسويسر ٢١١ وهولنده ١٤ وباجيكا ١٣ واليابان ٩ والعائمرك ٦ واليونان ٢ والهند ٣ وإيران ٣ ، وفي هذه للكتبات جيماً نحو ٢٦٢ مليون مجلد

العزيز بالله ٣٠ نسخة من كتاب العين و ١٠٠ نسخة من جمهرة ابن دريد . كما يذكر أنه كانت في خزانة الفاطمين ١٢٠٠ نسخة من تاريخ الطبرى .

ويروى ابن النديم (الفهرست ٣٦٩) فى ترجمته ليحيى بن عدى المنطقى النصرانى ، أنه كان ينسخ كتب التفسير والكلام ، مع أنه كان من النصارى اليعقوبية . وهذا أمر عجب . ويذكر أنه لقيه وعاتبه على كثرة نسخه ، فقال له : من أى شي تعجب فى هذا الوقت : من صبرى ؟ قد نسخت بخطى نسختين من التفسير للطبرى ، وحملتهما إلى ملوك الأطراف ، وقد كتبت من كتب المتكلمين ما لا يحصى ، ولعهدى بنفسى وأنا أكتب فى اليوم والليلة مائة ورقة وأقل!!

ومن طريف ما يروى عن أحد النحاة ، وهو يحيى بن محمد الأرزنى ، الما ذكره ياقوت فى شأيه ، إذ يقول : « إمام فى العربية مليح الحط ، سريع الكتابة ، كان يخرج فى وقت العصر إلى سو قى الكتب ببغداد ، فلا يقوم من مجلسه حتى يكتب الفصيح لثعلب ، ويبيعه بنصف دينار ، ويشترى نبيذاً ولحماً وفاكهة ، ولا يبيت حتى ينفق ما معه منه ».

ومن الناشرين القدماء ، الذين عملوا في حقل إحياء التراث أبو على محمد ابن الحسن بن الهيئم ، المهندس البصرى نزيل مصر ، المتوفى سنة ٤٣٠ه . ذكر أنه كان ينسخ في مدة سنة ثلاثة كتب في ضمن أشغاله ، وهي : إقليدس ، والمتوسطات ، والمحسطى ، ويستكملها في مدة السنة ، فإذا شرع في نسخها جاءه من يعطيه فيها مائة وخمسين دينار أ مصرية ، فيجعلها مؤونة لنفسه .

وكانت صناعة الوراقة فى الأمصار العظيمة والبلدان الكبيرة من هذا الوطن العربى بمثابة المطابع الحديثة الى تملأ أمصار بلادنا فى الوقت الحاضر. وكانت مهمة الوراقين موزعة بين الانتساخ والتصحيح والتجليد والتذهيب وكل ما يمت إلى صناعة الكتب بصلة (مقدمة ابن خلدون ٣٦٧ ـ ٣٦٨).

هذا جانب من جوانب إحياء التراث قديماً . أما الآخر فيتمثل فى شرح ذلك التراث ، فنحن نجد أن حماسة أبى تمام المتوفى سنة ٢٣١ تناولها بالشرح أكثر من أديب ، فشرحها أبو بكر الصولى ، والمرزوق ، وابن جى ، والآمدى ، والتبريزى ، وأبو هلال العسكرى ، وان سيده ، والشنتمرى ، وغير هم ممن أحصى عددهم صاحب كشف الظنون واحداً وعشرين شارحاً . وذكروا أن أول شارح لها هو أبو رياش أحمد بن إبراهيم الشيبانى المتوفى سنة ٣٣٩ه.

وكتاب سيبويه المتوفى سنة ١٨٠ شرحه أو قام محدمته أكثر من ٥٥ عالماً، منهم: السيرافى، والزُّمَّانى، والزمخشرى، وابن الحاجب، والشاوبين، وابن الباذش (١).

ومقاءات الحريرى أبي محمد القاسم بن على ( 127 – 011 ) شرحها معاصر له وقرأها عليه ، وهو محمد بن على العراقي المتوفى سنة ٥٦١ ؛ ثم تولى شرحها كثيرون ، منهم صدر الأفاضل قاسم بن حسن الحوارزي ( ٦١٠ ) ، وناصر بن عبد السيد المطرزي ( ٦١٠ ) ، وأبو البقاء العكبري ( ٦١٠ ) . وأحمد بن عبد المؤمن الشريشي ( ٦١٩ ) له شروح ثلاثة على المقامات : كبير ، وأوسط ، وصغير .

وكتاب إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي ( ٥٠٥ ) شرحه الزبيدي صاحب تاج العروس ( ١٢٠٥ ) وطبع هذا الشرح بفاس سنة ١٣٠٧ في ١٣ جزءاً ثم في الميمنية سنة ١٣١١ في ١٠ أجزاء . وقام أخوه أحمد بن محمد الغزالي ( ٥٢٠ ) باختصاره ، واختصره بذلك أبو العباس الموصلي ( ٦٢٢ ) اختصارين ، كما اختصره السيوطي ( ٩١١ ) . وآخر اختصار له إلى الآن ما نشره عبد السلام هارون باسم « تهذيب إحياء علوم الدين » في مجلدين .

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة سيبويه ص ٣٦ – ٢١ تحتميق عبد السلام هارو ن .

تلك بعض النماذج للمحاولات القديمة التي كانت تعمل على إحياء التراث أو استحيائه على تطاول العصور ، لم يحل دهر من طائفة صالحة كانت تعمل في هذا المضمار.

#### إحياء النراث في العصور الحديثة :

أما إحياء التراث في هذه العهود الحديثة فقد لبس ثوباً جديداً يمتاز بالنشاط السريع الذي يتمثل في إنتاج المطبعة الحديثة ، فهي كانت عاملاً فعالاً في نشر التراث الفكري على نطاق أوسع وعلى صور شتى ، ودرجات مختلفة من الصحة والتوثيق ، ومراحل متدرجة من الدقة والعناية حتى وصلت إلى ما يشبه القمة في عصرنا الحاضر.

وإذا تحدثنا عن المطبعة رجع بنا التاريخ إلى سنة ١٤٥٠ التي طبعت فيها التوراة بعد أن ابتدع جوتنرج الألماني ، « المطبعة » .

أما الطباعة العربية فكان مهدها الأول فى إيطاليا فى أواثل القرن السادس عشر ، إذ ظهرت أول مطبعة عربية فى مدينة فانو يأمر البابا يوليوس الثانى وافتتحها ليون العاشر سنة (١٥١٤). ومن أوائل ما طبع فيها سفر الزبور (١٥١٦) . ثم مطبعة البندقية وفيها طبع القرآن الكريم للمرة الأولى ، وبعد أن تم طبعه صودرت نسخه وقضى عليها بدافع تعصبى ، ثم طبعت أول ترجمة إيطالية للقرآن سنة ١٥٤٧ ؛

وفى مطبعة روما ( ١٥٩٣ ) طبع « قانون ابن سينا » فى الطب ، ومعه علم المنطق ، وعلم الطبيعى وكتاب النجاة له أيضاً (١) . فكان صدور هذا الكتاب بداية عهد جديد فى دراسة انطب .

ثم تعددت المطابع العربية فى أوروبا وطبع فيها مئات من الكتب العربية.

<sup>(</sup>١) انظر وصف تلك الطبعة وسلسلة الطبعات التي بعدها في معجم سركيس ١٣٠ – ١٣١

والشرقية ، أكثرها فى لندن وباريس ، وليبزج ، وليدن ، وغوتنجن ، وروما ، وفينا ، وبرلين ، وبطرسبرج .

نم تعددت المطابع العربية فى أوربا وطبع فيها فى أوائل القرن ( ١٦ ) إذ طبعت فيها التوراة العربية ترجمة سعيد الفيومى بالأحرف العبرانية ، أى العبرية وذلك فى سنة ١٥٥١ ؛

وفى القرن الثامن عشر ظهرت الطباعة العربية فى كل من الآستانة وسورية ولبنان.

فنى سورية طبع الإنجيل وطائفة من الكتب المسيحية ابتداء من سنة ١٧٠٢،

أما فى تركيا فكان القوم فى حال تردد فى طبع كتب الحكمة واللغة والتاريخ والطب والفلك التى لم يجرؤ أحد على طبعها إلا بعد ظهور فتوى من شيخ الإسلام عبد الله أفندى سنة ١٧١٦ بجواز ذلك ما عدا الكتب الدينية ، التى استصدرت فتوى أخرى بعدها لإجازة طبعها . وتعددت المطابع فى الآستانة فكان أشهرها مطبعة الجوائب لأحمد فارس الشدياق ، ونشر فيها إلى جانب جريدة الجوائب طائفة صالحة من الكتب العربية .

وتلتهما في ذلك لبنان . وكان من أقدم مطابعها مطبعة فرحيا ، بدأت بالحروف السريانية ثم انتقلت إلى العربية وكان اهتمامها بالمطبوعات الدينية . ومطبعة الشوير التي أسسها عبد الله زاخر ، وكانت معظم منشوراتها من الكتب الدينية كذلك . ثم ظهرت مطبعة القديس جاورجيوس للروم الأرثوذكس في بيروت سنة ١٧٥٣ وطبعت كثيراً من كتب الأدب والتاريخ ، ثم المطبعة الأمريكية للمبعوثين الأمريكان ، أنشئت في مالطة سنة ١٨٢٢م ثم نقلت إلى بيروت سنة ١٨٣٤م وطبعت كثيراً من الكتب المدرسية وطائفة من كتب الأدب والتاريخ ودواوين الشعر . ثم المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعين الأدب والتاريخ ودواوين الشعر . ثم المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعين

سنة ١٨٥٤م فكان لها فضل عظيم فى نشر كثير من أمهات التراث العربي سنفر ده بالذكر . ثم المطبعة السورية لخليل الخورى صاحب حديقة الأخبار أنشأها سنة ١٨٥٧ واعتنت بطبع كتب القانون والأدب والتاريخ . ثم مطبعة المعارف للبستاني ( بطرس بن بولس ) سنة ١٨٦٧م وهي التي قامت بنشر دائرة المعارف له ثم لولده سليم ، وكذا محيط المحيط ، وقطر المحيط .

أما مصر فإن أقدم مطبعة ظهرت فيها هي مطبعة الحملة الفرنسية التي أحضرها نابليون معه سنة ١٧٩٨م لطبع المنشورات السياسية والأوامر باللغة العربية ، وكانت تعمل وهي على السفينة في عرض البحر ، وحينما اقتحمت هذه الحملة ثغر الاسكندرية قام رجالها بتوزيع المنشورات التي أعدوها في البحر ، وأطلق على تلك المطبعة اسم المطبعة الأهلية » ، ثم نقلت إلى القاهرة واستمرت في عملها إلى سنة ١٨٠١ حيث تم انسحاب الفرنسيين . ومن أظهر إنتاجها كتاب في الهجاء باللغات العربية والتركية والفارسية .

ومرت فترة من الزمن زهاء عشر بن سنة بقيت مصر فيها بلا مطبعة حتى استقر الأمر لمحمد على فأنشأ مطبعة على أنقاض المطبعة الأهلية الفرنسية . وسميت بالمطبعة الأهلية أيضاً وذلك في سنة ١٨٢١م ثم نقلت إلى بولاق فعرفت بمطبعة بولاق ، وعهد بإدارتها إلى نقولا مسابكي السورى ، وكان هذا قد بدأ دربته الفنية على الطباعة في روما زهاء أربع سنوات لصنع أمهات الحروف وسبكها . وكان محررو مطبعة بولاق من الطلبة الأزهريين الذين دربوا لذلك تدريباً خاصاً استغرق نحو ست سنوات . ومن ألمع نظار مطبعة بولاق حسبن حسني ( باشا ) الذي بدأ أمره مصححاً وكاتباً بالتركية في بولاق علمرية سنة ١٨٥١م ثم عمل في المطبعة إلى أن ولى نظارتها سنة ١٨٨٠م وهو أول من أنشأ مصنعاً للورق في مصر ، إذ كان معظمه قبل ذلك بستورد من إيطاليا .

وقد استمرت مطبعة بولاق في عملها أكثر من ٩٠ سنة لم تركد في أثنائها

إلا بضع سنوات فى الفترة التى انقضت بين عهد محمد على وإسماعيل ، وكان نشاطها ظاهراً فى طبع مئات من الكتب العربية فى الطب والرياضة والطبيعة والفنون الحربية والتاريخ والأدب والشعر والتفسير والحديث وغيرها . وهذه المطبعة هى نواة المطبعة التى عرفت منذ عهد قديم باسم المطبعة الأميرية . وظهرت إلى جانبها مطبعتان حكوميتان أخريان إحداهما فى طرة ، والأخرى فى أبى زعبل .

أما المطابع غير الأميرية فلم تظهر إلا بعد مضى نحو أربعين سنة من إنشاء مطبعة بولاق ، وأولها المطبعة الأهلية القبطية الى عرفت فيما بعد بمطبعة الوطن ، أنشئت سنة ١٨٦٠م بعد أن تدرب عمالها في مطبعة بولاق بإذن من سعيد باشا . ومن أقدم المطابع الأهلية كذلك مطبعة وادى النيل ١٨٦٦م طبعت فيها صحيفة وادى النيل التي أنشأها صاحبها أبو السعود أفندى . ومطبعة جمعية المعارف . ثم تعددت المطابع في عهد عباس الثاني في القاهرة وفي سائر العواصم المصرية كالإسكندرية وبورسعيد وطنطا وأسيوط والمنصورة .

وظهرت كذلك مطابع عربية أخرى فى بلاد غير عربية ، ومنها مطابع كلكتا وبمباى ، ودهلى ، ولاهور ، ولكناو ، وحيدرآباد فى الهند . وكانه لهذه الأخيرة فضل كبير فى نشر موسوعات من التراث العربي .

هذه نظرة خاطفة إلى تاريخ الطباعة العربية في عصورها الأولى. أما في الحديث فإن الحصر لا يحيط بعدد المطابع المنتشرة في العالم العربي والغربي، التي تقوم فيما تقوم به على إحياء التراث العربي، ولعل أبرزها جميعاً مطبعة دار المعارف، ومصطفى الحلبي وعيسى الحلمي.

#### جهود المستشرقين :

إن الجهد العلمي الذي بذله المستشرقون في إحياء التراث العربي جهد

لا ستطاع إنكاره ، فهم كانوا أساتذة الجيل الحاضر في الطريقة العلمية التي جروا عليها . وأعود لأقول إن تحقيق النصوص وتوثيقها فن عربي أصيل ، يتجلى في معالجة أسلافنا الأقدمين لرواية كتب الحديث واللغة والشعر والأدب والتاريخ في دقة وأمانة ونظام بارع ، ولكن المستشرة من تبنوا إحياء هذا الفن في هذه العصور القريبة ، ونبغ من بينهم علماء أمناء ، قاموا بنشر عيون ثمينة من التراث العربي ، على الوجه الأمثل ، ومنهم :

وستنفلد الألماني : ۱۸۰۸ Ferdinand Wustenfeld م ۱۸۰۸ – ۱۸۹۹م الذي ألف وحقق نحو ماثتي كتاب بن صغير وكبير (۱).

وبیفان الهولندی : ۱۸۰۹ Bevan م ناشر نقائض جریر والفرزدق ، وتحقیقه لها و تفسیره للألفاظ التی لم ترد فی المعاجم مما یذكر له بالتقدیر .

ولايل الإنجليزى : Gharles Lyall - ١٩٢٠ – ١٩٢٠ محقق شرح المفضليات لابن الأنبارى مع ترجمة شعرية لها باللغة الإنجليزية !

وجاير الألماني : ۱۹۲۹ — ۱۸۹۱ Rudolf Geyer محقق ديوان الأعشى فى عناية فائقة وتخريج مستفيض .

ولا تستطيع هذه العجالة أن تجلو صفحة هؤلاء المستشرقين ، ولكن كتاب « المستشرقون لنجيب العقيتي (وهو كتاب ضخم في ١٤١٤ صفحة ) أعيد طبعه في العام الماضي ، هذا الكتاب كفيل بأن يبين ضخامة الجهود الي قام بها هؤلاء المستشرقون .

ولعل من أروع محاولاتهم فى إحياء التراث ونقله إلى داخل لغتهم ما قام به المستشرق العبقرى الدكتور ج. يان D. Gustuve Jahn من

<sup>(</sup>١) منج المطبوعات لمركيس . النهر ١٩١٧ - ١٩١٨ .

ترجمته نص كتاب سيبويه كاملا إلى اللغة الألمانية ، مع إضافات وتعليقات بالعربية مقتبسة من شروح السرافى والشنتمرى وغيرها ، وظهرت تلك الترجمة فى خمسة مجلدات ضخمة من سنة ١٨٩٥ ــ ١٩٠٠م.

#### جهود مطبعة بولاق :

أما جهود مطبعة بولاق فتبدو واضحة فى نشر أمهات كتب التراث ، امثال صحيح البخارى ، وخزانة الأدب ، والأغانى ، ولسان العرب ، وصحاح الجوهرى ، والقاموس المحيط ، وكتاب سيبويه ، والمخصص لابن سيده ، وشرح الحماسة للتبريزى ، وشرح المقامات للشريشى ، وقلائد العقيان للفتح بن خاقان ، وصبح الأعشى ، وكثير غيرها من أمهات الكتب ولست أدرى ماذا يكون الوضع لو لم تبكر هذه المطبعة بنشر تلك الكتب وإذاعتها ، إذن لتغير وجه الثقافة العربية المعاصرة التى لا تزال مهتزة إزاء لطمات الاستعمار المتوالية ، وإزاء الدس الثقافى الذى لا يزال طائفة من أبناء أمتنا العربية فى دوار من بريقه الكاذب!!

و يحفظ التاريخ لنا أسماء شيوخ عظام كانوا يقومون ــ فى أمانة ــ بإخراج تلك الكتب على قدر طاقتهم العلمية ومنهجهم الساذج فى الإخراج ، منهم : الشيخ نصر الهوريني ، والشيخ قطة العدوى ، والشيخ محمد الحسيني ، والشيخ طه محمود ، والشيخ محمد عبد الرسول (١) ، وغيرهم .

# دار الكتب المصرية:

وأما دار الكتب المصرية فإليها يرجع الفضل الأخير في القدوة المثالية للمحققين المعاصرين. ولعل أول نافخ في بوق إحياء النراث العربي على النهج الحديث هو المغفور له أحمد زكي باشا الذي قام بتحقيق كتابي أنساب الخيل

<sup>(</sup>١) كان رحمه الله آية في العلم والفضل ، وكان رئيساً للمصححين بالمطبعة الأميرية ثم مغيراً أول بدار الكتب وقد رأيته فرأيت فيه رجلا فاضلا .

لابن الكلبي ، والأصنام لابن الكلبي أيضاً ، وقد طبعا في المطبعة الأميرية سنة ١٩١٤م باسم لجنة إحياء الآداب العربية التي عرفت فيما بعد باسم القسم الأدبي ، ولعل هذين الكتابين مع كتاب التاج المحاحظ الذي حققه أيضاً من أوائل الكتب التي كتب في صدرها كلمة « بتحقيق » . كما أن تلك الكتب قد حظيت بإخراجها على أحدث المناهج العلمية للتحقيق ، مع استعمال المكلات الحديثة من تقديم النص إلى القراء ، ومن إلحاق الفهارس التحليلية . يضاف إلى ذلك أنه أول من أشاع إدخال علامات الترقيم الحديثة في المطبوعات العربية ، وألف في ذلك كتاباً سماه « الترقيم في اللغة العربية » طبع في بولاق في زمن مبكر جداً هو سنة ١٩١٣ وإن كان يؤخذ عليه أنه كان يبالغ في استعمال تلك العلامات ، ولا سيما في الشعر الذي كان يختم كل بيت مستقل فيه بنقطة يضعها في نهايته .

ومن أوائل مطبوعات دار الكتب صبح الأعشى للقلقشندى فى ١٤ مجلداً سنة ١٩٢٠م بالمطبعة الأميرية باسم دار الكتب . وتعد هذه الطبعة هى الطبعة الثانية ، إذ طبع قبل ذلك فى مطبعة بولاق سنة ١٩٠٥م .

ثم نهاية الأرب الذي بدأت طبعه محققاً سنة ١٩٢٣ بمطبعتها .

وكانت الصيحة الداوية لدار الكتب تبنيها لطبع كتاب الأغاني لأبي الفرج بإشراف القسم الأدبي الذي كان يرأسه المغفور له أحمد ركي العدوى بناء على اقراح السيد على راتب الذي تكفل بنفقات طبعه ، وصدر الجزء الأول منه سنة ١٩٢٧م وحظى بعناية كاملة في إعداد الأصول وصنع الفهارس التحليلية في نهاية كل جزء من أجزائه ، واستمرت دار الكتب في مهمتها تنشر موسوعات الراث ، ومنها النجوم الزاهرة، وتفسير القرطبي ، مم ضعفت العناية بهذا القسم إلى أن تولى الأستاذ أمن مرسى قنديل إدارة ما الكتب فقام بمجهود ضخم جداً لمسته بنفسي إذ حاول أن ينقذ هذا القسم من الفناء فذبت الحركة فيه ، وحاول أن تخلص كتاب الأغاني من القسم من الفناء فذبت الحركة فيه ، وحاول أن تخلص كتاب الأغاني من

ورطته التاريخية فعهد إلى بعض العلماء بإتمام ما بقى من أجزائه ، ولكن الظروف لم تسعفه بتنفيذ فكرته النشيطة ، وكاد القسم الأدبى فى عهده أن يرتقى القمة فى نشر موسوعات التراث ، ولكن أطاحت بذلك فكرة خاطئة مغرضة تزعم أن ليس من وظائف دور الكتب فى أوربا أن تضطلع بنشر التراث ، وكأننا فى جميع خطواتنا إنما نترسم أوربا فى حقها وباطلها.

وفى أسف بالغ و دع المثقفون هذا القسم الأدبى الذى قضى على نشاطه بعد عهد أمن مرسى قنديل ــ أطال الله فى عمره ــ ولم يبق من أعلامه و علمائه إلا وشل بقوم بإعادة طبع ما كان قد طبع من قبل.

ويعد إلغاء هذا القسم جريمة لا تغتفر فى حق إحياء التراث العربى ، وبجب كل الوجوب أن يبعث ثانياً ليؤدى رسالته التى لا يستطيع أداءها غيره ، نظراً إلى وفرة المراجع المخطوطة والمطبوعة ، وإمكان تجنيد طائفة من العلماء وإعداد جيل يتلتى فن التحقيق بوجه عملى فى رحاب دار الكتب ، هذا إلى اليسر الذى بجب أن تقدمه مطبعة دار الكتب لهذه الهيئة .

# هيئات ومؤسسات نشر الكتب:

ومن أبرز هذه الهيئات :

# المكتبة الميمنية:

أنشأها السيد أحمد البابى الحلبى المتوفى سنة١٨٩٩م وتاريخ إنشائها سنة ١٨٩٨م أى منذ أكثر من مائة عام . وكان منشئ هذه المكتبة عالماً فاضلاً له تقريرات على حاشية الشجاعى على شرح القطر لابن هشام . وهو عم مصطفى وعيسى وبكرى البابى الحلبى . وقد نشر طائفة من كتب البراث

## دار الكتب العربية الكبرى:

وبعد وفاته استمرت المكتبة باسم ( دار الكتب العربية الكبرى ) وتولى

إدارتها أبناء أخيه مصطنى وبكرى وعيسى وقتاً طويلاً. وظلت الدار واحدة حتى تفرعت فى سنة ١٩٢٨ إلى فرعن عرف أحدهما باسم ( مكتبة مصطنى البابى الحلبى وأولاده ) ، والآخر باسم ( دار إحياء الكتب العربية ) بإدارة السيد عيسى البابى الحلبى .

## مكتبة مصطفى الباني الحلبي :

ولها قسط وافر فى إحياء التراث. ومن منشوراتها: رسالة الشافعى بتحقيق الشيخ أحمد شاكر ، وسيرة ابن هشام بتحقيق السقا والأبيارى وشلبي ، والحيوان للحاحظ فى سبعة مجلدات بتحقيق كاتب هذه السطور ، وعشرات أخرى من كتب التراث. ولا تزال تعنى بأداء رسالتها فى هذه الزاوية الحطيرة.

## دار إحياء الكتب العربية :

ولها نشاط ظاهر ملموس فى إحياء التراث ، بل يكاد يكون هذا هو طابعها الغالب . وفى عهد مديرها السيد محمد عيسى الحابى نشرت جمهرة عظيمة من التراث ، منها المزهر للسبوطى ، وأمالى المرتضى ، وشرح بهج البلاغة لابن أبى الحديد ، وزهر الآداب للحصرى ، والبرهان فى عاوم القرآن للزركشى ، والموشح للمرزبانى ، ومقاييس اللغة لابن فارس ، ووقعة صفين لنصر بن مزاحم ، وعدد آخر من كتب التراث بطول احصاؤه .

#### جمعية المعارف ١٨٦٨م :

كونها محمد عارف باشا عضو مجلس الأحكام ، وقام إبراهيم المويلحى بإنشاء مطبعة سماها باسم هذه الجمعية ، فكانت كتبها يطبع أغلبها في هذه المطبعة ، وبعضها في غيرها من المطابع . ولعل هذه الجمعية أول جمعية مساهمة لنشر الكتب ، وكان مقابل السهم فيها ثلاثين قرشاً وعدد أسهمها

• ٣ ألف سهم وقد نجحت فى أداء مهمتها؛ إذ نشر تطائفة من أمهات الكتب منها أسد الغابة لابن الأثير فى خمسة مجلدات ، وكتاب ألف باء للبلوى فى مجلدين ، وتاج العروس شرح القاموس للسيد مرتضى الزبيدى فى عشرة مجلدات ، وتاريخ ابن الوردى فى مجلدين (١) أب

# المطبعة الكاثولوليكية للآباء المرسلين اليسوعيين في بيروت :

وفى وقت مبكر ظهرت جهود الآباء اليسوعيس فى بيروت ، إذ نشر كتاب النوادر فى اللغة لأبى زيد الأنصارى ، بتحقيق سعيد الحورى الشرتونى اللبنانى سنة ١٨٩٤م، وتهذيب الألفاظ للتبريزى بتحقيق الأب لويس شيخو سنة ١٨٩٥ واستمرت جهودهم فى النشر زمناً ليس بالقصير . ولا تزال المطبعة إلى وقتنا هذا تمارس نشاطها وتنشر كثيراً من تحقيقات المستشرقين .

# شركة طبع الكتب العربية :

تكونت سنة ١٨٩٨م وكان من أبرز أعضائها حسن عاصم ، وأحمد تيمور ، وعلى بهجت . ومما نشر فيها « الموجز » فى فقه الشافعية ، وسيرة صلاح الدين لابن شداد ، وهى المسماة بالنوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية ، وفتوح البلدان للبلاذرى .

# لجنة نشر المخصص سنة ١٩٠٢ :

وتكونت لجنة لنشر « المخصص » لا بن سيده في ١٧ مجلداً ، وكان ، ن أبرز أعضائها الشيخ محمد عبده وكان مفتياً في ذلك الوقت ، وحسن عاصم ، وعبد الخالق ثروت الذي أصبح فيما بعد رئيساً للوزراء ، ومحمد النجارى . وقام بتصحيحه والتعليق عليه الإمام الشنقيطي الكبير ، ونظر في أوله كذلك الشيخ محمد عبده ، واستغرق طبعه ست سنوات . وهو كتاب جليل يحتاج الآن إلى إعادة نشره مع إضافة الفهارس الفنية الى يتطلبها .

<sup>(</sup>۱) انظر تارخ ابن الوردي ۲ : ۳۲۲ – ۳۲۸لتري بعض أوجه نشاط هذه الجمعية

## جمعية المستشرقين الالمانية بتركيا سنة ١٩١٨ :

ويرجع تاريخها الأول إلى سنة ١٨٤٥ حيث أسست فى ألمانيا فى مدينة هاله ، ثم أنشأت فروعاً لها فى الشرق ، أهمها فرع الآستانة سنة ١٩١٨ م تولى الإشراف عليه وتأسيس مكتبته المستشرق هلموت ريتر ، وقام مع غيره بنشر طائفة من كتب التراث الهامة ، منها مقالات الإسلاميين للأشعرى ، والوافى بالوفيات للصفدى بتحقيق ريتر ثم ديدرنج ، والمحتسب لابن جي بتحقيق برجستراسر.

ثم فرع القاهرة الذي سمى بمعهد الآثار ، وكان يديره رويمر الذي حقق الجزء التاسع من كنز اللمار وجامع الغرر للداودي .

ئم معهد الدراسات الشرقية فى بيروت سنة ١٩٦٠م. ومن جهوده إعادة نشر الجزء الأول من الوافى بالوفيات للصفدى ، وطبقات المعتزلة بتحقيق السيدة فليتسردى فالد من معهد استانبول ، وكتاب النحاة ، للمرزبانى بتحقيق سلام من جامعة فرانكفورت.

## مكتية الخانجي:

وممن لهم يد طولى فى إذاعة التراث العربى السيد محمد أمين الخانجى ، وفيه يقول أحد أدبائنا : « وقل أن تجد عالماً أو أديباً فى زمنه لم يكن لهذا الرجل النحيف الضئيل فضل عليه ، يذكره الذاكر محسناً فى ذكره ، وينساه الناسى مسيئاً فى نسيانه . ذلك هو أمين الخانجى ، الذى أحب الكتاب العربى كأنه تراث أبيه وأمه » (١) .

وقد رأيت هذا الرجل في صباى وعرفت فيه الإخلاص للعلم وحده إذ لم يكن المال عنده إلا في المرتبة الثانية ، كما لمست فيه التفاني في نشر

<sup>(</sup>١) الأستاذ محمود شاكر في مقدمة طبقات فحول الشعراء لابن سلام ص ٥ .

التراث العربى لا يكاد بعترف بغيره . وقد قدم إلى قارئ العربية مجموعة ضخمة من كتب التراث ، يكنى أن نذكر منها معجم البلدان لياقوت ، وذيله عليه الذي سماه « منجم العمران » . وكذا حلية الأولياء لأبي نعيم ، وبدائع الصنائع في ٧ مجلدات ، والإصابة لابن حجر في ٨ مجلدات ، والعقد الفريد ، واللزوميات لأبي العلاء ، وجواهر الألفاظ لقدامة بن جعفر ، وتيسير الوصول إلى جامع الوصول لابن الربيع الشيباني وقد قام بتحقيقه والدي الشيخ محمد هارون رحمه الله .

ومن المعروف عنه أنه رحل إلى العراق وغيرها من البلدان العربية ، وعاد من رحلته سنة ١٩٢٥م جامعاً لنوادر المخطوطات التي لا يقدرها الثمن . وكان له ذوق مبكر في منهج نشر الكتب وترقيمها واختيار الصالح منها للنشر ، وهو وإن لم يكن العالم كل العالم فإنه كان ذواقة لما يحتاج إليه المثقف العربي .

وبعد وفاته فى سنة ١٩٢٨ قام مقامه ولده محمد نجيب الحانجى وورث عنه الرغبة الملحة فى إحياء البراث عن صدق لمسته فيه من طول صحبى له . ومن منشوراته مما حققه كاتب هذه السطور البيان والتبيين للحاحظ ، والاشتقاق لابن دريد ، ورسائل الجاحظ ، ونوادر المخطوطات فى مجلدين وهى ٢٥ كتاباً ورسالة . ومما حققه غيرى : صون المنطق، وطبقات الصوفية للسلمى ، كما أسهم فى نشر الصلة ، وتكلة الصلة ، وصلة الصلة وغيرها .

#### المكتبة السلفية:

أنشأها الأستاذ محب الدين الحطيب ، وعبد الفتاح قتلان سنة ١٩٢٠م ثم استقل بها محب الدين الحطيب ونشر كثيراً من كتب السلف ، منها أدب الكاتب لابن قتيبة سنة ١٩٢٧م وقد اشتركت معه فى إخراجه وتتلمذت عليه فى ذلك الوقت حينما كنت طائباً فى تجهيزية دار العلوم ، فهو كان أستاذى الأول فى ذلك ــ مد الله فى حياته .

ومما نشره لأول مرة كتاب الميسر والقداح لابن قتيبية ، وصنع له فهارس فنية في ذلك الوقت المبكر ، وكذا كتاب الموشح للمرزباني

ونشر كذلك كتاب الملاحن لابن دريد ، والثلث الأول من كتاب خزانة الأدب ، وظهر هذا الثلث فى أربعة أجزاء بتحقيقي وإضافة تعليقات لأحمد تيمور باشا وعبد العزيز الميمني الراجكوتي ، وكنت لا أزال إذ ذاك طالباً فى دار العلوم .

## لجنة التأليف والترحمة والنشر:

وكانت نواتها طائفة من طلبة مدرسة المعلمين العليا ومدرسة الحقوق ، يقول فيهم الدكتور أحمد أمين (۱) : «طائفة من الشباب تمتلئ نفوسهم غيرة على العالم الإسلامى ، ويطيلون التفكير في وسائل إصلاحه والنهوض به ، ألف بين أفرادها الشعور بالألم من موقف الشرق وخموله ، والإيمان بوجوب العمل على تنبيهه والأخذ بيده ورفع مستواه » ، ومنهم أمين مرسى قنديل ، وعبد الحميد العبادى ، ومحمد بدران ، ومحمد صبرى أبو علم . وكان كل عضو منهم يسهم بعشرة قروش في كل شهر ، ثم جعل ثمن السهم جنيها واحداً . وتولى رياستها الأستاذ أحمد أمين فظهر نشاطها في إحياء التراث ، ونشرت السلوك للمقريزى بتحقيق الدكتور زيادة سنة ١٩٣٤ ثم الختار من شعر بشار للخالدين ، وغيره من نفائس التراث كالعقد الفريد ، ومعجم ما استعجم للبكرى بتحقيق مصطفى السقا ، وشرح الحماسة للمرزوقى بتحقيق عبدالسلام هارون (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب لجنة التأليف والترجمة والنشر فى عشرين عاماً إصدار اللجنة سنة ١٩٣٤م.. (۲) من الخطأ أن ينسب تحقيقه إلى الاشتراك بينى وبين الأستاذ أحمد أمين . وانظر لذلك كلام الأستاذ أحمد أمين نفسه فى مقدمة ص ه وكلامى كذلك فى ص ٢٤

#### دار المعارف :

ولم تأخذ دورها فى إحياء التراث بصفة الجدية إلا فى سنة ١٩٤٢ حين فكرت أنا وأخى المغفور له الشيخ أحمد شاكر فى نشر مجموعات من عيون الشعر سميناها « ديوان العرب » ، وبدأنا فى نشر المفضليات ثم الأصمعيات ، م اقترحنا على دار المعارف أن تخصص نشر أ منظماً لعيون التراث العربى ، فسرعان ما استجابت لهذا الاقتراح ، وأذكر إن لم تخى الذاكرة أن الدار قد أعلنت عن مسابقة لتسمية هذا المشروع ففاز به عنوان « ذخائر العرب » ، وكان باكورة هذه المحموعة كتاب يشترك فى تحقيقها علماء الشرق والغرب ، وكان باكورة هذه المحموعة كتاب « مجالس ثعلب » فى مجلدين بتحقيق عبد السلام هارون ، وإصلاح المنطق لا من السكيت بتحقيقه مع الشيخ أحمد شاكر ، والطبعة الأولى من « جمهرة أنساب العرب » لا من حزم تحقيق ا. ليني بروفنسال E. Levi Provencal .

وتوالى بعد ذلك نشر طائفة من تلك الذخائر التى بلغت الآن ٣٩ كتاباً منها ما هو فى أكثر من عشرة مجلدات .

ولا تزال تلك المجموعة في تزايد ونجاح مطرد وإن كانت قد أبطأت دلاوًها في الفترة الأخرة.

## جهود فرجالله زكى الكردى :

وقد أنشأ مطبعة سماها مطبعة كردستان العلمية بدأت نشاطها نحو سنة العام و نشر طائفة من كتب التراث على منهج علمي مقارب ، منها كتاب تأويل مختلف الحدبث لان قتيبة .

## جهود محمد منبر الدمشتي :

وكان يميل إلى نشر موسوعات البراث ، وقد نشر عمدة القارى للعينى ، وشرح المفصل لابن يعيش ، وتفسير الآلوسي ، والكامل في التاريخ لابن الأثبر ، وكثيرا غير ذلك.

#### جهود حسام الدين القدمي :

وهو ناشر معاصر لا يزال يوالى نشاطه فى إحياء التراث فى صورة مكافحة ، ويقوم الآن بنشر تاريخ الإسلام للذهبي الذى أخرج منه خمسة أجزاء ، ولو قد وجد عونا من أولى الأمر لأتم هذه المهمة الجليلة التى بدأها منذ عهد قديم ، ولكن الرجل مغمور مع أنه جدير بأن يلقى من التشجيع ما يمكنه من أداء رسالته . ولقد سمعت أنه ينسخ الكتاب بنفسه ، ثم يجمع حروفه بيده ، ثم يصححه ، ثم يدفع به إلى المطبعة (۱) ، ويكنى أن نذكر من جهوده نشر شذرات الذهب لابن العماد ، والضوء اللامع للسخاوى ، ومجمع الزوائد للهيشمى ، وديوان المعانى للعسكرى ، واللباب فى تحرير الأنساب ، وذيول تذكرة الحفاظ

#### جهود جامعة القاهرة : ا

ومن أقدم منشوراتها « الذخيرة » فى علم الطب لثابت بن قرة تحقيق جورجى صبحى سنة ١٩٢٨م، ومنتخب جامع المفردات للغافتى تحقيق ماكس ماير هوف وجورجى صبحى سنة ١٩٣٢م، ونقد النثر لقدامة تحقيق طه حسن والعبادى سنة ١٩٣٣م، ورسائل فلسفية للرازى تحقيق بول كراوس سنة ١٩٣٨م، وبعض أجزاء من الذخيرة لابن بسام تحقيق عبده عزام، وعبد العزيز الأهوانى ، وخليل عساكر وعبد القادر القط سنة ١٩٣٩ – وعبد العزيز الأهوانى ، وخليل عساكر وعبد القادر القط سنة ١٩٣٩ – الكبر له تحقيق محمد بتحقيق شفيق شحاته سنة ١٩٥٤م، والسبر الكبر له تحقيق محمد أبو زهره ومصطفى زيد سنة ١٩٥٨م.

## المحمع اللغوى بالقاهرة :

أنشي ُ سنة ١٩٣٤ و لم تظهر له جهود في إحياء البراث العربي ، اللهم إلا

<sup>(</sup>۱) مما يسجل مشابهاً لحذا العمل ما قام به المستشرق الأسبانى قديره فرنسسكو مع زميليه اللذين قاما بإخراج المكتبة الأندنسية نسخاً وتحقيقاً وجمعاً وطبعاً .

بعض اقتراحات نفذ بعضها فى خارج المجمع ، ومنها إعراب القرآن المنسوب إلى الزجاج ، وتهذيب اللغة للأزهرى وكتاب سيبويه . ومحاولة أخرى فريدة لتشجيع إحياء التراث ، إذ أعلن فى سنة ١٩٤٩ عن مسابقة أدبية لمحقق التراث ، ظفر فيها كاتب هذه السطور بالجائزة الأولى للنشر والتحقيق العلمى عن كتابيه : (الحيوان للحاحظ) ، و (مجالس تعلب) . كما ظفر كتابان آخران بالجائزة الثانية ، هما (رسالة الغفران) ، و (كتاب البخلاء للحاحظ) . ولم تكرر هذه المسابقة مرة أخرى (۱)

## المحمع العلمي العربي بدمشق:

أنشى سنة ١٩١٩م ونشر فى مجلته بعض كتب التراث ، منها نشوار المحاضرة، وبحر العوام وديوان الوليد بن يزيد . كما قام بنشر كتب أخرى مستقلة ، منها رسالة الملائكة لأبى العلاء ، وديوان ابن عنين ، والأشربة لابن قتيبة ، وديوان على بن الجهم ، وديوان الوأواء ، وديوان ابن حيوس ، وثلاثة أجزاء من الحريدة فى شعر الشام .

# مديرية إحياء التراث القديم بوزارة الثقافة والإرشاد القومى بسوريا :

وقد بدأت نشاطها سنة ١٩٦٠ بنشر ديوان بشر بن أبي خازم الأسدى بتحقيق عزة حسن ، وكتاب المحكم في نقط المصاحف لأبي عمرو الداني بتحقيق عزة حسن أيضاً .

### المحمع العلمي العراق :

وظهرت جهوده في تقديم المساعدات المالية لنشر المحطوطات ، منها كتاب الديارات للشابستي الذي عني بتحقيقه كوركيس عواد ونشر سنة

<sup>(</sup>۱) كان هذا وقت كتابة هذا المقال ، لكن هذا الباب من مسابقات تحقيق الثراث فتح في سنة ١٩٧٥ ولا يزال مستمراً إلى وقتنا هذا .

۱۹۵۱ ، ورسوم دار الخلافة لأبي الحسين الصابى بتحقيق ميخائيل عواد سنة ۱۹۹۱ ، وخريدة القصر (قسم العراق) .

#### مديرية الثقافة العامة بالعراق:

وقد بدأت العام الماضى بنشر (سلسلة كتب البراث) ظهر منها: اللسر النقى فى علم الموسيقى للقادرى الرفاعى الموصلى بتحقيق الشيخ جلال الحنفى ، وديوان عدى بن زيد العبادى تحقيق وجمع محمد جبار المعيبد.

# مكتبة المثنى ببغداد :

ولها جهد بارز فی إعادة طبع الكتب النادرة من تحقیقات المستشرقین و المحققین القدماء بطریقة التصویر (الأوفست)، ظهر منها أكثر من خمسین كتاباً هاماً، منها: دیوان ذی الرمة، وفهرست این خبر، والبدء والتاریخ للبلخی، والآثار الباقیة للبیرونی، وأحسن التقاسیم للبشاری، والمصاحف لاین أبی داود السجستانی.

وهذا الأسلوب ـ أعنى أساوب الطباعة بالتصوير ـ مع فائدته العاجلة ، يحشى منه إن أسىء استخدامه أن يضع عقبة كأداء أمام من يحاولون إعادة تحقيق هذه الكتب على ضوء مخطوطات أخرى . وبذلك تجمد هذه الكتب على أوضاعها القديمة التى قد تحتاج إلى تعديل ، أو إعادة تحقيق . فالأمر فى سلامة وضعه موكول إلى حسن استخدامه .

لذلك نوجه الدعوة إلى جميع من يسيرون فى هذا التيار الحطير – ولا سيما أخواننا فى لبنان – أن يكفكفوا من غلوائهم ، وأن يكون عملهم فى حدود ضيقة مبنية على دراسة علمية لا على تخطيط تجارى .

وأنا أعلم أن السيد قاسم محمد الرجب صاحب مكتبة المثنى من خير من بستجيب لمثل هذه الدعوة .

## المعهد العلمي الفرنسي بالقاهرة :

قام بنشر كثير من الكتب ، منها جامع ابن وهب ، والجمائة فى إذالة الرّطانة ، وطبقات الحكماء والأطباء لان جلجل ، وخطط المقريزي .

#### المعهد العلمي الفرنسي بدمشق:

قام كذلك بنشر بعض الكتب ، منها كتاب تعبير الرويا لحنين بن إسحاق ، وكتاب التوابين لابن قدامة المقدسي ، والمعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين محمد بن على البصرى المعتزلي ، وزيدة الحلب من تاريخ حلب لابن العدم ، وكثير غيرها .

## دائرة المطبوعات والنشر بالكويت :

أصدرت وتصدر سلسلة عنوانها «التراث العربي». وقد بدأت نشاطها سنة ١٩٥٩ فأصدرت مجموعة من روائع التراث ، منها المصون لأبي أحمد العسكري ، ومجالس العلماء للزجاجي، وديوان لبيد . ولعل أقوى أعمالها نشر تاج العروس للزبيدي محققاً بعناية علماء مختصين تراجعه لجنة فنية من وزارة الإرشاد والأنباء بالكويت ، وسيظهر في نحو خمسين جزءاً .

## المحلس الأعلى للشئون الإسلامية بوزارة الأوقاف :

تسهم لجنة إحياء التراث التابعة له فى نشر طائفة من الكتب ، منها تحرير التحبير لابن أبى الأصبع ، والمقتضب للمبرد ، وبصائر ذوى التمييز، وغيرها .

## إدارة إحياء التراث بوزارة التربية والتعليم :

وقد قامت منذ عهد قريب بنشر ديوان أسامة بن منقذ ، ورفع الإصر لابن حجر ، وتحفة القادم ، والأيام والليالي والشهور للفراء.

#### إدارة إحياء التراث بوزارة الثقافة والأرشاد :

فى سنة ١٩٥٨م ضمت الإدارة السالفة إلى الإدارة التى أنشئت بوزارة الثقافة والإرشاد . وقامت بنشر بعض الكتب ، منها الشفاء لابن سينا ، وطيف الحيال للشريف المرتضى ، والفاخر للمفضل بن سلمة ، والمسلسل فى غريب اللغة لأبى الطيب ، والمعارف لابن قتيبة وذلك فى سلسلة ( تراثنا ) .

## إدارة التأليف والنرحمة والنشر:

ثم ضمت الإدارة السابقة إلى المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة ، مناتقلت إلى شركة الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر ، وخصصت إدارة فيها لإحياء التراث ، فقامت بنشر طائفة من الكتب ، منها تهذيب اللغة للأزهرى ، والحكم لابن سيده ، وتبصير المنتبه ، والمغنى للقاضى عبد الجبار ، كما عملت على إعادة طبع بعض الموسوعات التى نشرتها دار الكتب قديماً كالأغانى ، والنجوم الزاهرة ، ونهاية الأرب ، وصبح الأعشى ، وهي الآن بصدد تكملة ما لم يتم من تلك الموسوعات ، وهي الأجزاء الباقية من الأغانى ونهاية الأرب ، والنجوم الزاهرة ، كما أنها أعادت طبع نسخة لسان العرب مصورة عن طبعة بولاق ، ومذيلة بفهارس فنية حديثة ، ولكن هذا الجهد النافع وأن يكن معيباً بأنه ينقصه التحقيق العلمي والمراجعة على نسخة ابن منظور المودعة في دار الكتب ، فإنه يدرأ الآن لخطر الفراغ الثقافي الذي يشعر به الباحثون اللغويون ، ولكنه لا يعني المسئولين موجوب إعادة نشر اللسان فيما بعد محققاً تحقيقاً علمياً ، ومراجعاً على المخل على نسخة المؤلف

## المحلس الأعلى للفنون والآداب :

يحاول جاهداً أن يتبنى نشر طائفة من كتب التراث ، ولديه ثبت بمشروعات لم ينفذ منها إلا القليل . ومما صنعه إعادة طبع آثار أبي العلاء

المعرى ، المتمثلة فى شروح سقط الزند ( خمسة مجلدات ) ، وتعريف القدماء بأبى العلاء ، وهذه الآثار قام بتحقيقها منذ سنة ١٩٤٤ لجنة إحياء آثار أبى العلاء ، المؤلفة من مصطفى السقا ، وعبد الرحيم محمود ، وعبد السلام هارون ، وإبراهيم الإبيارى ، وحامد عبد المحيد ، بإشراف الأستاذ الدكتور طه حسن ، وانتهت من مهمتها سنة ١٩٤٨م ووقف مجهود تلك اللحنة عند هذا الحد مع أنه قد بنى شيء غير قليل من آثار أبى العلاء ، والمأمول من المحلس الأعلى أن يتابع تكملة آثار أبى العلاء بتأليف لمنة أخرى شابة تستطيع أن تستوعب تحقيق ما بنى من ذلك التراث ، وتمنحها التفرغ الذي كان متاحاً لخنة الأولى ، والفرصة العلمية التي اختارت دار الكتب بين المخطوطات والمراجع مقراً لها للتمكن من أداء عملها على الوجه الأوفق .

ومن المحهودات التي تسجل لهذا المحلس إعادة طبع ديوان زهير ، وديوان الهذليين ، والأصنام لان الكلبي . ونحن نخشي أن يستمرئ المحلس هذه الطريقة الميسورة فيظل يعيد طبع ما نشر من قبل وتقتصر جهوده على هذا العمل الهن اليسر .

#### دار القلم:

وقد شعر مديرها محمد المعلم بضرورة استكمال صور النشاط العلمى للدار فى أعلى مجال لها ، وهو مجال تحقيق الرّاث ، فبدأ بطبع كتاب (سيبويه) ، الذى ظهر منه الجزء الأول من خمسة أجزاء محققاً بعناية كاتب هذه السطور . وكذلك شرع فى طبع موسوعة (خزانة الأدب) للبغدادى التي تظهر فى ١٢ جزءاً متضمنة للفهارس الفنية . كما أن دار القلم قد أسهمت فى تنفيذ إعادة طبع بعض كتب دار الكتب كالأغانى وعيون الأخبار وتفسير القرطى . وقد علمت أيضاً أنها بصدد نشر طائفة من كتب الرّاث

اليمنى الذى لم يسبق طبعه من قبل بمشاركة فروعها التى أنشأتها فى الجمهورية اليمنية .

## المؤسسة العربية الحديثة :

وقد بدأت هنذ عهد قريب فى نشر بعض كتب التراث ، ويؤمن صاحبها حمدى سيد مصطفى بضرورة الإسهام فى هذه الناحية ، وقد نشر منها أمالى الزجاجي ، ووقعة صفين ، وجمهرة الأمثال للعسكرى . وقد وضع برنامجاً طويلا لتنفيذ نشر بعض كتب التراث لولا أزمة الورق الساحقة التي يئن تحت وطأتها الناشرون .

#### صحيفة الجمهورية:

وتحاول صحيفة الجمهورية في أسلوب ميتسر ، وإن يكن غير علمي سليم – أن تقرب كتب التراث إلى جمهرة الشعب ، وهو مجهود يشكر وإن كان لا يساير أصول التحقيق العلمي ، فكيف تنشر كتاب تجريد الأغاني لابن واصل ، ثم تضع عليه عنوان «كتاب الأغاني » ؟! ومع ذلك لا ينكر لها فضلها في نشر (كتاب الشعب) الذي ظهر منه صحيح البخاري ، وصحيح مسلم ، وأساس البلاغة ، وحياة الحيوان للدميري ، وغير ذلك . لكن هذه المحهودات كلها محتاجة إلى رقابة علمية صارمة .

## دار العروبة :

وهى الآن فرع من فروع الدار القومية (١) ، وقد بدأت في سنة ١٩٥٩م فى مشروع لإحياء التراث العربى سمته « كنوز العرب » قياساً على تسمية « ذخائر العرب » لدار المعارف ، وبدأت تلك السلسلة بكتاب ( الإيضاح في علل النحوللزجاجي ) بتحقيق مازن المبارك ، ومشروع آخر

<sup>(</sup>١) أما الآن فقد عادت إلى استقلالها ونشاطها

سمته « كنوز الشعر » نشرت فيه ( شرح أشعار الهذليين ) بتحقيق عبد الستار فراج .

وعسى أن تتابع الدار القومية الاستمرار في هاتين السلسلتين اللتين بدأهما أصحامها الأولون.

# دار الثقافة ببيروت :

لها سلسلة المخطوطات العربية ، وبين يدى منها ( أشعار الحسين بن الضحاك) جمع وتحقيق عبد الستار فراج .

## دار المعارف للتأليف والرّحة والنشر بالعراق :

ويبدو أنها قد راقتها فكرة « نوادر المخطوطات » التي قمت بنشرها من سنة ١٩٥١ إلى سنة ١٩٥٥م فشرعت في نشر مجموعة مماثلة لتلك ، سمتها « نفائس المخطوطات » ابتدأت في نشرها سنة ١٩٥٥م إلى سنة ١٩٥٥ ونشرت ١٨ كتاباً ورسالة منها كتاب الأضداد في اللغة » لابن الدهان النحوى ، وديوان السموال صنعة نفطوية ، وديوان أبى الأسود الدوكى . والمجموعة كلها بتحقيق الشيخ محمد حسن آل ياسين .

# عود إلى دار الكُّتب وأثرها :

ولقد كان للطابع المتميز الذي ظهرت به منشورات دار الكتب أثر بالغ في اقتداء بعض الأفراد العلماء بذلك النهج السديد . ولقد أدركت عصراً طويلاً بعد وفاة أحمد زكى باشا إلى سنة ١٩٣٨ لم يكن فيه في مصر من العلماء من يضع اسمه على كتاب محقق إلا (جماعة محدودة لا تكاد تعدهم أصابع اليدين) ، وهم سبعة على وجه التحديد : محب الدين الخطيب ، أحمد شاكر . عبد السلام هارون ، محمد مصطفى زيادة ، مصطفى الستما ،

إبراهيم الأبيارى ، عبد الحفيظ شلبى . والأخير ان من هذه الجماعة كانا ممن تمرس بالقسم الأدبى مدرسة مباشرة وغير مباشرة لكل من مارس التحقيق العلمى من بعد ذلك .

وعلى ضوء مجهودات هذا القسم ومجهودات هذه الجماعة الأولى الممحققين ، وجدنا ثبت أسماء المحققين يزداد يوماً بعد يوم ، حتى أصبحوا الآن لا يعدون كثرة فى مصر وفى أنحاء العالم العربى ، نعرف منهم الأسماء التالية مقرونة بذكر أبرز أعمالهم ، ومنهم من حقق أكثر من عشرين كتاباً ، ومعظمهم ممن نشر أكثر من كتاب :

#### فی مصر:

إبراهيم مصطفى (المنصف ، لابن جني ) بالمشاركة .

أحمد أحمد بدوي (ديوان القاضي الفاضل).

أحمد أمن (رسالة حي بن يقظان).

أحمد يوسف نجاتي ( المنهل الصافي ، لابن تغري بر دي ) .

ثروت عكاشه (المعارف ، لابن قتيبة) .

جمال الدين الشيال (مفرج الكروب ، لابن واصل) .

حامد عبد المحيد (رفع الأصر عن قضاة مصر ، لان حجر).

حسن كامل الصير في ( ديوان البحتري ) .

حسين نصار (ديوان سراقة البارقى) .

خلیل عساکر (تشحیذ الأذهان برحلة بلاد العرب والسودان ، لحمد ابن عمر التونسي ) .

زكى حسن (المغرب لابن سعيد) بالاشتراك مع غيره. السيد أحمد صقر (إعجاز القرآن، للباقلاني). سليمان دنيا (تهافت الفلاسفة ، الغز الى) .

شوقى ضيف (المغرب، لان سعيد).

طه الحاجري (البخلاء) .

طه حسين (إشراف ومشاركة في نشر لزوم ما لا يلزم).

عائشة عبد الرحمن ، بنت الشاطئ (رسالة الغفران لأبي العلاء المعرى).

عبد الحليم النجار ( المحتسب ، لابن جي ) بالمشاركة .

عبد الحالق عضيمة (المقتضب ، للمبرد).

عبد الرحمن بدوى ( الإشارات الإلهية ، لأبي حيان التوحيدى ) .

عبد الستار فراج (شرح أشعار الهدليين للسكرى).

عبد العزيز أحمد (التصحيف والتحريف للعسكري).

عند العزيز الأهواني ( المقتطف من أزاهير الطرف ( لابن سعيد الغَربي).

عُبد العزيز مطر (تثقيف اللسان لأبي حفص الصقلي).

عبد العلم الطحاوي (الفاخر ، للمفضل ن سلمة).

عبد الفتاح الحلو ( التمثيل والمحاضرة ، للثعالبي ) .

عبد الفتاح شلبي ( الإبانة ، لمكي ن أبي طالب ) .

عبد القادر القط (الذحرة لان بسام) بالمشاركة.

عد العدر العد (العدر الدين السام) فالمسار عد

عبد الله أمين ( المنصف ، لا بن جني ) بالمشاركة .

عبد الوهاب عزام (الورقة ، لابن الجراح) بالمشاركة .

أبو العلا عفيني (نصوص الحكم ، لابن عربي).

على سامى النشار (ديوان أبي الحسن الششري).

على عبد العظيم ( ديوان ابن زيدون) .

على عبدالواحدوافى (مقدمة ابن خلدون).

على محمد البجاوى (زهر الآداب ، للحصرى).

فؤاد سيد (طبقات فقهاء اليمن ، لان سمرة الجعدى).

محمد أبو الفضل إبراهم (أنباه الرواة ، للقفطي).

محمد حفني شرف (تحرير التحبير ، لان أبي الأصبع).

محمد خلف الله أحمد ( ثلاث رسائل فى إعجاز القرآن للرماني والحطابي والجرجاني ) بالاشتراك .

محمد زغلول سلام ( ثلاث رسائل فی إعجاز القرآن للرمانی و الجطابی و الجرجانی ) بالاشتر اك .

محمد عبد الجواد (شجر الدر ، لأبي الطيب اللغوي).

محمد عبد الغني حسن (حلية الفرسان ، لان هذيل الأندلسي) .

محمد عبد الله عنان ( الإحاطة في أخبار غرناطة ، للسان الدين بن الخطيب).

محمد عبده عزام ( ديوان أبي تمام) .

محمد على النجار ( الحصائص ، لا ن جي ) .

محمد محى الدين عبد الحميد (شرح الحماسة للتبريزي).

محمد مصطفى (بدائع الزهور ، لابن إياس).

محمد مصطنى هدارة (سرقات أبي نواس ، لمهلهل من يموت ) .

محمود الطناحي (النهاية ، لا بن الأثىر).

محمود محمد شاكر (طبقات فحول الشعراء ، لان سلام) .

#### فی سوریا :

إبراهيم الكيلاني (الصداقة والصديق لأبي حيانٍ) .

أحمد راتب النفاخ ( ديوان ابن الدمينة ) .

خلیل مردم ( دیوان ابن عنین ) .

سامي الدهان ( ديوان أبي فراس ) .

سعيد الأفغاني (شرح الأبيات المشكلة الإعراب ، للحسن بن أسد الفارقي ).

شكرى فيصل ( الخريدة : قسم الشام ) .

صالح الأشتر (أخبار البحتري ، للصولي).

صلاح الدين المنجد (السير الكبير ، للسرخسي).

عبد الكريم الأشتر (ديوان دعبل).

عز الدِّين التنوخي ( الإتباع و المزاوجة ، لأبي الطيب اللغوي ) .

عزت حسن ( ديوان تميم بن مقبل) .

محمد أسعد طلس ( ديوان ابن أبي حصينة ) .

محمد كر د على (الأشربة ، لان قتيبة).

## في فلسطين:

محمه يوسف نجم (ديوان أوس بن حجر).

إحسان عباس (ديوان لبيد).

## في الأردن:

ناصر الدين الأسد ( ديوان قيس بن الحطيم) .

#### في العراق:

أحمد مطلوب (التبيان في إعجاز البيان ، لابن الزملكاني).

أحمد ناجي القيسي (شرح أشعار هذيل ، لان جني ) .

خضر الطائي ( ديوان العرجي ) بالمشاركة .

خليل إبراهم العطية ( ديوان مزرد بن ضرار ) .

رشيد الصفار ( ديوان الشريف المرتضى ) .

رشید العبیدی ( دیوان العرجی ) بالمشارکة .

عاتكة الخزرجية ( ديوان العباس بن الأحنف ) .

كوركيس عواد (الديارات للشابسي).

محمد بهجة الأثرى (الخريدة: قسم العراق).

محمد جبار المعيبد (ديوان عدى من زيد العبادي).

محمد حسن آل ياسين (نفائس المخطوطات) . ١٥ كتاباً ورسالة

مصطفى جواد (تلخيص مجمع الآداب ، لان الفوطي).

ميخائيل عواد (رسوم دار الخلافة) .

#### في السعودية:

أحمد عبد الغفور عطار (صحاح الجوهرى) بالمشاركة . حمد الجاسر (تعقيبات واستدراكات لطائفة كتب التراث) .

## في البين :

القاضي محمد الأكوع (قرة العيون ، ني تاريخ اليمن الميمون لابن الديبع).

## فى ليبيا:

طاهر بن أحمد الزاوى ( التذكار فيمن ملك طرابلس وما كان بها من الأخبار ، لان غلبون).

#### . فى تونس :

حسن حسني عبد الوهاب (رحلة التيجاني) . .

الطاهر من عاشور (ديوان بشار من برد).

#### في الجزائر :

محمد بن شنب ( الجمل للزجاجي ) .

## فى المغرب :

عبد الله جنون (أخبار الملوك الشرفا ، للمراكشي ) .

علال الفاسي ( الجزء الأول من تاريخ ابن خلدون ) .

محمد بن تاویت الطنجي ( التعریف با بن خلدون و رحلته شرقاً و غرباً )

#### في السودان :

عبد الله الطيب (شرح أربع قصائد لذي الرمة).

#### فی إیران :

محمد غفراني الحراساني (الأدب الوجيز ، للولد الصغير ، لابن المقفع).

#### في الهند وباكستان :

السيد محمد يوسف (حماسة الخالديين).

عبد الحق المدراسي (ديوان ان سيناء الملك).

عد العزيز الميمني الراحكوني (سمط اللآليء ، لأبي عبيد البكري). عبد القدوس الأنصاري (تلخيص مجمع الآداب ، لان الفوطي).

محمد بدر الدين العلوى ( المختار من شعر بشار ، للخالديين مع شرحه لأبي الطاهر التجيبي ) . محمد حميد الله (أنساب الأشراف ، للبلاذري).

يوسف حسن ( الاختياران ، للأصمعي ) .

#### فی ٹرکبا :

فؤاد سزكين (مجاز القرآن لأبي عبيدة).

## استمرار جهود المستشرقين :

وإلى جانب هذه الجهود العربية والشرقية ، لا نزال نلمس صنيع إخواننا المستشرقين المعاصرين فى خدمة التراث العربى ، ونذكر من أفاضلهم ـــ وهم كثيرون :

١ - أ. ليني . بروفنسال الفرنسي (تونى سنة ١٩٥٦م) . حقق طائفة
 من الكتب من ألمعها (كتاب نسب قريش لمصعب الزبيري) .

٢ – أمر تو رتز يتانو الإيطالي ( ديوان الفنلوبي الصقلي ).

٣ ــ أنس خالدوفالروسي (المنازل والديار ، لأسامه ن منقذ) .

٤ -- أوسكار لوفجرين السويدي ( الإكليل للهمداني ج ١ ، ٢ ) .

ه ـــ ایفان فاجنر الألمانی ( دیوان أبی نواس ) .

٦ – الآنسة ايلزة ليختن شتيتر الأمريكية (كتاب المحبر لابن حبيب).

۷ – شارل بلات الفرنسي ، له نشاط ظاهر في نشر كتب للجاحظ ،
 منها (البغال) ، و (الربيع والتدوير) ، و (الجواري والغلمان) .

۸ – شارل کوینس الفرنسی ، یقوم الآن بتحقیق (کتاب الجیم لأبی عمر و الشیبانی ) .

٩ ـ كراتشكوفسكى الروسى . المتوفى سنة ١٩٥١ له ما يربو على

أربعمائة وخمسين أثر آبين مصنفٍ ومترجم ومفسر ومنقود باللغات الروسية والفرنسية والألمانية والعربية ، ومن تحقيقاته ( الأخبار الطوال للدينورى ) ، و ( طبقات الشعراء لابن المعتز ) ، و ( كتاب البديع لابن المعتز ) .

١٠ - الأب هوبي الهولندى ، له ( المجموع المحيط بالتكايف ، للقاضى عبد الجبار ) .

# أثر النقد في استقامة منهج تحقيق التراث :

إن متابعة النقد لما يظهر محققاً من كتب التراث كانت ذات أثر فعال في تقويم منهج النشر . وهنا أنوه بالجهد البارع الذي بذلته الأستاذة الدكتورة عائشة عبد الرحمن في نقد طائفة كبيرة من منشورات التراث نقداً منهجياً وموضوعياً وتوجيهياً ، اضمحل على أثره ذلك العبث الذي كان يمارسه بعض ناشري التراث .

كما أنوه بجهد الأساتذة : حمد الجاسر ، والسيد صقر ، ومحمد عبدالغنى حسن ، وشوقى ضيف ، وعبد الستار فراج ، وعبد العزيز مطر ، وعبد الفتاح الحلو ، ومصطنى جواد ، ومحمد جبار المعيبد وغيرهم .

ولست أنسى أن أحيى ذكرى كل من الأب أنستاس مارى الكرملي ، والدكتور بشر فارس اللذين كانت لهما مشاركة فعالة في هذه الناحية .

ولئلا أغمط نفسى حقها أذكر أن كاتب هذه السطور كانت له جولات طويلة فى هذه الحركة النقدية التي لا بد من استمرارها للإسهام فى تقويم الأخطاء والمناهج المنحرفة ، والرقابة الواجبة للحفاظ على هذه الأمانة الغالية .

# كلمة أخيرة :

هذه صورة موجزة جداً لتلك الحركة الدائبة التي لا تزال تخدم التراث.

العربي ، وتحاول مجتمعة حيثاً ومفترقة أحياناً أن تنبش كنوز هذا التراث العربي الإسلامي الخالد ، وتستخرج اللؤلؤ من أصدافه .

ولا يزال محققو التراث ، وهم المجاهدون المكافحون حقاً ، في حاجة ملحة إلى تيسير مهمتهم الشاقة الناصبة . فإني أعلم تمام العلم وقد مارست هذا الفن أكثر من أربعين عاماً متتالية (١) ، تمكنت فيها بالحرة والمعالجة من تأليف أول كتاب عربي في هذا الفن ، وهو (تحقيق النصوص ونشرها) ، أقول : إني أعلم مقدار الصعوبات التي تكتنف هذا الجهاد المضني من عنت بعض الناشرين ، وعنت بعض الهيئات الرسمية وشبه الرسمية ، ومن صعوبة الحصول على المخطوطات ، أو مصوراتها التي ترهق تكاليفها هذه الطائفة المستبسلة ، كما ترهقهم إجراءات الحصول عليها من ندرة ورق التصوير وأفلامه ومضاعفة أثمان ذلك إلى أربعة أضعاف ما كان عليه إلى وقت قريب جداً ، هذا إلى العقبات الشديدة التي تعترض سبيل النشر من أزمات المطابع وندرة ورق الطابع وأدواته.

وهذا أمر جدير بأن بجد من أولى الأمر عناية عاجلة ، تزيل شكوى المحققين الذين جندوا أنفسهم في هذا الميدان طوعاً ، لحدمة العروبة التي هي الرباط الأسمى بين الشعوب العربية ، ولمحاولة التحرر من إسار الاستعمار الثقافي الذي لا تزال بقايا منه جائمة على عقول بعض المفتونين بالأفكار المستوردة من خارج الإطار العربي الأصيل.

وإن هناك أموراً أخرى لا بجد العلماء المحققون مجالاً لبسطها والإفصاح عنها إلا عند كبار المسئولين ، فإن هناك أخطاء وإساءات صارخة تجافى اللوق ، يتعرض لها هؤلاء السادة من أولئك الذين لا يحسنون تقدير العلماء . وإن هناك هضماً ظالماً لحقوق النشر في كبريات دور النشر . ومنها (دار

<sup>(</sup>١) هي الآن مجمد الله أكثر من نصف قرن ٠

المعارف ) ، ( إدارة التأليف والترجمة والنشر ) . وهناك أيضاً مشكلة الضرائب التي يأمل في حلها المحققون والمؤلفون .

وإنى إذ أهدى هذا البحث التاريخي الذي يصور هذه الناحية الثقافية الخطيرة إلى الأستاذ الجليل وزير الثقافة ( الدكتور سليمان حزين ) ، وأنا أعلم عنه الكثير من الاهتمام بأمررنا الثقافية — أرجو أن يولى هذا الأمر الخطير ما هو جدير به من عون سريع يتيح لتلك الانطلاقة العارمة أن تجد مجراها مذللاً ميسراً ، محفوفاً بالإعزاز والتقدير ، فقد كاد غيرنا ممن لا يحسن هذا الأمر أن محتل مكاننا هذا المرموق ، وأن ينتزع منا مجداً بنيناه يالكفاح الصادق ، والجهاد الطويل.

# احياء التراث العربي وأثره في لفتنا المعاصرة ﴿ \* )

هذه اللغة المعاصرة التي نقروها ونكتبها خضعت منذ حين لمؤثرات شي ، وعوامل مختلفة ، بهضت بها وأقالتها من عثارها بعد الكبوة الفادحة التي منيت بها في ظلام التيارات السياسية ، والغزوات العارمة ، والمحاولات المغرضة التي أرادت إحلال العامية محل الفصحي ، وألفت فيها الكتب التي وضعت للعامية قواعدها ، ومنها كتاب قواعد اللهجة العربية بمصر لشبيتا Stumm الألماني سنة ١٨٨٠ ، كما ألف زميله الألماني شتوم Stumm قواعد اللهجة العربية المستعملة في تونس سنة ١٨٩٤م . ووضع المستشرق الإنجليزي سترلنج : Sterleng كتاب قواعد العربية العامية في ٥٧٥ صفحة ونشره في لندن سنة ١٩٠٤م، وألف زميله الإنجليزي دريفر Driver أن هؤلاء العامية في سوريا وفلسطين ونشره سنة ١٩٢٥م ، ولست أزعم قواعد العربية العامية في سوريا وفلسطين ونشره سنة ١٩٢٥م ، ولست أزعم ولكنه باب ظاهره الرحمة وباطنه من قبله العذاب ، هو باب من أبواب الدراسات اللغوية العامة التي تحاول أن تقنن هذه الظواهر وتضعها في أطر معينة . لكن لو كان قدر لهذه الكتب رواج معين في ذلك بين أنصار العامية ، معينة . لكن لو كان قدر لهذه الكتب رواج معين في ذلك بين أنصار العامية ، وأصحاب الوطنية العصبية الضيقة ، كانت النكبة مضاعفة ، والطامة شاملة .

ومبلغ الظن أن لغة لم تصب بمثل ما منيت به العربية في مصر والشام والعراق وسائر البلاد الناطقة بالضاد ، من تطفل العناصر الغريبة عليها . فنجد اللفظ التركي إلى المصرى ، واليوناني إلى الإيطالي والفرنسي والإنجليزى ، والفارسي والأسباني والفينيقي إلى بعض اللهجات العربية الوضيعة . بل قد بلغ الأمر من سيطرة الغزو الاستعمارى ، أو بالأصح التخريبي ، أن يقضى على لغة التعليم العام قضاء مبرماً في بعض بلادنا العربية ،

<sup>(﴿)</sup> أَلَقَ هَذَا البَّحِثُ فِي الجلسة الثامنة من مؤتَّمُو الدورة ٣؛ سنة ١٩٧٨م .

ويصبغها باللون التركى ، أو الفرنسى ، أو الإنجليزى ، لولا أن ولَّى ذلك العهد لغير رجعة ، واسترد العرب كرامتهم وحريتهم ، ومحو هذا الليل الدامس إلا شيئًا من الغبش نأمل أن ينقشع انقشاعاً كاملاً بفضل الأمناء الأوفياء.

ولقد كان داء العجمة مستفحلاً فيما مضى ، إذ لم تكن هناك وسائل جدية لمقاومته ، فلم تكن له بد من أن يستطير وينشر ظله الثقيل فى كل مكان على به . وأضف إلى ذلك ما طبع العربى عليه من كرم و تسامح ولين جانب ، أطمع فيه صيفه فألتى بأحمال لغته فى تلك الساحة الكريمة ، ثم أبى فى الظلام أن يرحل عنها .

أما اليوم فقد ظهرت وسائل قاهرة ، تعاونت جميعها فى مقاومة هذا الغزو اللغوى متمثلة فى المدارس العامة والجامعات المنتشرة فى ربوع بلادنا ، تحاول ما أمكنها الجهد أن تدعم الفصحى و تنقيها من وشاب الدخيل الذى لا ضرورة فى وجوده ، والأجنبي الذى يمكن اطرّ احه والاستغناء عنه ، تعاونها فى ذلك المجامع اللغوية المباركة فى القاهرة و دمشق و بغداد ، وسائر الهيئات اللغوية فى العواصم العربية .

وكان للصحف والمجلات مجافة وسلطانها على المتكلمين بالعربية ، وتوجيههم نحو الفصحى بنشاطها الدائب وقدونها الصالحة إلى حد ما . وتظهر فيها بين الفينة والأخرى دراسات ونقود لغوية تعاون فى رفع المستوى اللغوى والأسلوبي إلى ما تستطيع رفعه فى حدودها المعينة .

و إلى جانب هذا يتكاتف الإنتاج الأدبى والفنى . ووفرة المؤلفات ووسائل الإعلام ، والمجالس العلمية والسياسية أيضاً . فى تغذية اللغة المعاصرة ، وإمدادها بالكثير وبالجديد من صور الألفاظ والأساليب المنتقاة .

ولكننا نجد مع ذلك أن هذا التحول السريع من لغة الجبرتي وأضرابه إلى

نغة المنفلوطي والرافعي وطه حسين والعقاد ، إنما يرجع الفضل الأكبر فيه إلى الموْجة العاتية والهـزّة الكبرى التي نجمت عن حركة إحياء التراث العربي ونشر عيون بيانه الأصيل ...

وحركة الإحياء هذه جاءت وليدة الحاجة ، إثر نشاط حركة الترجمة التي بدأها محمد على بعد عودة المبعوثين من البلاد الأوربية . فكانت مهمة الترجمة شاقة غاية المشقة وسوق الكتب مقفرة معتمدة على المخطوطات التي يعز الوصول إليها ، ويصعب استعمالها على نطاق واسع .

وقامت المطبعة الأميرية ببولاق بنشر كثير من أمهات اللغة والأدب والتاريخ والحديث ، كلسان العرب ، وصحاح الجوهرى، والقاموس المحيط ، والأغانى ، وخزانة الأدب ، وشرح الحماسة للتبريزى ، وشرح المقامات للشريشي ، وأمالى القالى ، رصحيح مسلم سنة ١٢٩٠، والبخارى سنة ١٣١٣ . وهى كتب أصيلة لها قدرها وأثرها الفعال ، ولا سيما كتب اللغة التي هي المرجع الأول في الاستفتاء اللغوى ، والحارس المتصدى لمن يريدها فوضى بغير نظام .

ولست أدرى ماذا كان يحدث من الأوضاع لو لم تبكر هذه المطبعة بنشر تلك الكتب وإذاعتها فى ذلك الحين ؟! إذن لتغير وجه الثقافة العربية التى لا تزال مهتزة إزاء لطمات الاستعمار الثقافى المتوالية ، وإزاء الدس الثقافى الذى لا يزال طائفة من أبناء امتنا العربية فى دوار مريب من بريقه الكاذب.

ولعل نشاط الجانب الأوربي ، ودأبه على نبش الكنوز العربية والشرقية ، كانا من الحوافز التي زادت من يقظة إخواننا العرب ، وتحمسهم لهذا الإحياء ، إذ كانوا يرون أنهم أحق به وأجدر .

وقد ألفينا هؤلاء المستشرقين ينشرون عيوناً ثمينة من عيون التراث العربي قبل أن تظهر هنا في الشرق العربي بعشرات السنين ، في أمانة علمية

دقيقة اقتبسوها من أسلافنا ، مقرونة بعناية خاصة بالفهارس الفنية ، وهذا كان شأن جمهور أسلافنا أيضاً . فكُتب الرجال عندنا تنال ترتيباً فهرسياً ممتازاً مقروناً بالإحالات الذكية . كما أن مقابلة المخطوطات ومقارنتها ميزة عربية سباقة ، عرفها آباونا الأولون .

عرفوا مناكل شيء ثم عدنا نحن إليهم لنعرف ونتعلم ما عرَّفناهم من قبل . والفضل لا ينكر . و «ما نبغي ، هذه بضاعتنا ردت إلينا » .

وإذا أحببت أن أنوًه بالقمة العليا من نوابغ هؤلاء المستشرقين فلن أستطيع إغفال كلمن: وستنفلد الألماني (۹۱ سنة) Ferdinand wstenfeld الله وحقق نحو مائتي كتاب بين صغير وكبير منها كتاب سيرة ابن هشام ومعجم ما استعجم الذي نشره مكتوباً نخط يده مطبوعاً بمطبعة الحجر (ليتوجراف) وبيفان الهولندي ( ۷۵ سنة ) 1۹۳۵ بمطبعة الحجر (ليتوجراف) وبيفان الهولندي ( ۱۸۰۵ سنة ) 1۹۳۵ والتعليقات ، ومنها تفسيره وفهرسته للألفاظ التي لم تذكر في المعاجم المتداولة. وهو مما يذكر له بالتقدير .

وكذلك تشارلس لايل الإنجليزى ( ٧٥ سنة ) Charles Lyall وكذلك تشارلس لايل الإنجليزى ( ٧٥ سنة ) ١٩٢٠ – ١٨٤٥ محقق شرح المفضليات لابن الأنبارى مع ترجمة شعرية لها باللغة الإنجليزية . ومن عجب أنه استطاع أن ينظم هذه الأسالب والمعانى الجاهلية في ثوب شعرى إنجليزى قشيب .

ولا نستطيع أن نغفل فضل المستشرق الألماني المقعد رودلف جاير ( ٢٨ سنة ) ١٨٦١ Rudolf Geyer محقق ديوان الأعشين ( ٢٢ شاعر آ ) الذي أسماه : « الصبح المنير في شعر أبي بصبر » .

وتظهر عنايته الفائقة فى تخريج هذه الأشعار من ٩٦٥ مرجعاً مع مقابلات كاملة لرواية النصوص بيتاً بيتاً وكلمة كلمة . ويتولى وليم رايت الإنجليزى: W. Wright تلميذ دوزى ١٨٣٠ \_ 1٨٨٩ يتولى نشر كامل المبرد لأول مرة فى حذق وإتقان ، فى أجزاء ثلاثة مع حواش وفهارس وافية تمام الوفاء ، وهو فى سن الرابعة والثلاثين . وذلك قبل أن تظهر الطبعة المصرية بنحو ربع قرن .

وأعجوبة الأعاجيب أن يقوم على إحياء كتاب سيبويه مستشرق فرنسى شاب هو هر تويغ د رنبرغ Hartwig Derenbourg وقد نشر الكتاب في سنة ١٨٨١ أى قبل أن تظهر طبعة بولاق بعشرين سنة . ثم بتولى عبقرى آخر هو المستشرق الألماني جوستاف بان Gustave Jahn ثم بتولى عبقرى آخر هو المستشرق الألماني جوستاف بان المعتمد مع إضافات وتعليقات بالعربية مقتبسة من شروح السيرافي والشنتمرى ومن خزانة الأدب وغيرها ...

وظهرت تلك الترجمة فى خمسة مجلدات من سنة ١٨٩٥ إلى سنة ١٩٠٠ و ولقد حاولت أن أختر صحة هذه الترجمة فناولت النص الألمانى لأحد تلاميذى ممن يتقنون الألمانية ، وهو الآن أستاذ بالجامعة . وتناولت أنا النص العربى ، فكان تلميذى يترجم النص الألمانى ويقرؤه على ، فأجد أمام عيى فى النص العربى ما يطابق الترجمة الألمانية تماماً وكأنما يقرأ هو ما أراه أنا أمام ناظرى .

وجوستاف بان هذا هو الذي أخرج شرح المفصل لابن يعيش مقابلاً بمخطوطات ليبزج وأكسفورد والآستانة في سنة ١٨٨٢ وذلك قبل أن تظهر الطبعة المصرية لمحمد منبر الدمشتي بنحو ٥٠ سنة أي نصف قرن . هذه صورة مشرفة لإخواننا الأعاجم الذين منحوا لغتنا العزيزة من الوفاء والإعزاز والصون ، ومن الحدمة الصادقة الشريفة ما يجب أن تحجل له بعض الزعانف العربية الذليلة ، التي تحاول في إصرار مزر أن تهدم أصولاً لا تعرفها وأن تشود جمالاً عز على الدهر أن يستباح .

# كناطح صخرة يومأ ليوهنها

# فلم يضرها وأوهى قرنه الوعل

أقولها بسماحة هؤلاء الذين يحاولون هدم الأهرام: حاولوا ما استطعتم، واجتهدوا ما وسعكم الجهد، وأعملوا معا ولكم المتوالية المتتالية في بنائها المتين الشامخ.. فستظل الأهرام هي الأهرام شامخة ساخرة ممن تخيلوا ثم خالوا.

وأعود فأقول: إنه قد بلغ مقدار هذه الكتب المحياة وتلك البحوث التي أديرت حولها ما يُربى على ٨٠٠٥ كتاب وحث. ويظهر ذلك جلياً لمن تتبع كتاب « المستشرقون » للعالم الفاضل نجيب العقيقى . وإذا عدنا إلى الجانب العربى وجدنا جهوداً شعبية تساعد الجهود الرسمية في كشف الغطاء عن كنور الأسلاف . ووجدنا هيئات علمية تقوم هنا وهناك ، تجعل همها ووكدها نشر التراث على أوسع نطاق ... وتبدو إلى الوجود جمعية المعارف التي أسسها محمد عارف باشا أحد أعضاء مجلس الأحكام بمصر سنة وقيمة السهم ثلاثون قرشاً لل خمسة جنيهات كما ذكر جورجي زيدان وقيمة السهم ثلاثون قرشاً لا خمسة جنيهات كما ذكر جورجي زيدان وقد لقيت هذه الجمعية إقبالاً كبيراً واستجابة سريعة من المثقفين وغيرهم وكان لأعضائها ميزة في أن محصلوا على الكتب بشمن أقل مما يطلب من وكان لأعضائها ميزة في أن محصلوا على الكتب بشمن أقل مما يطلب من عبرهم . وقد نشرت الجمعية طائفة من الكتب القيمة في اللغة والتاريخ والأدب منها تاج العروس للزبيدي ، وكتاب ألف باء للبلوي ، وهو كتاب في علوم العربية صنعه مؤلفه ليكون مرجعاً لولده ، يتثقف به . وهو كتاب في علوم الغربية صنعه مؤلفه ليكون مرجعاً لولده ، يتثقف به . وهو كتاب غي علوم الفائدة يقول في مقدمته :

هذا كتاب ألف بــــا ألبــا منعتــه يــا ألبــا من أجل نجلى المــرجي إذا شــدا أن يلبــا

ومنها كتاب أسد الغابة في معرفة الصحابة ، لا ين الأثير . والفتح الوهبي

على تاريخ أبى نصر العتبى ، وهو من أعجب كتب التاريخ ، إذ هو شرح لكتاب تاريخ ألفه أبو نصر العتبى ليسرد فيه وقائع يمين الدولة محمود بن سبكتكين (٣٦٠–٤٢١) بأسلوب أدبى فنى ، وسماه اليميني نسبة إلى يمين اللولة هذا . وقد تتابع عليه شراح كثيرون كان أبرزهم وأشهرهم هذا المؤلف ، وهو أحمد بن على المنيني (١٠٨٩ – ١١٧٧) ، الذي سمى شرحه بالفتح الوهبي .

ومنها تاریخ ابن الوردی مذیلا بالحوادث التی جرت بعد وفانه ، أی من سنة ۹۷۰ إلی سنة طبعه و هی سنة ۱۲۸۵ . وقد کتب نی آخره ثببت بأسماء أعضاء هذه الجمعية وعدد أسهمها . وقد و هم جورجی زیدان هنا و هما آخر حن ذکر فی کتابه أن أسماء هؤلاء الأعضاء مذکورة فی ذیل الفتح الوهبی ، والحق أنها مذکورة فی تاریخ ابن الوردی ، وكم ذا له – كان الله له – من أو هام .

ومن الجمعيات التي قامت على إحياء التراث في ذلك العهد: شركة طبع الكتب العربية وقد ظهرت بعد تأسيس جمعية المعارف بثلاثين سنة أي سنة الكتب العربية وقد طبعت طائفة صالحة من كتب الفقه والناريخ منها: الموجز في فقه الشافعي ، وفتوح البلدان للبلاذري ، والإحاطة في أخبار غرناطة ، وتاريخ دولة آل سلجوق .

كما ألفت جمعية خيرية من فضلاء المصريين وسراتهم ذوى الهمم العلية لنشر كتاب المخصص لابن سيده سنة ١٩٠٧ ؛ وكان من أعضائها الشيخ محمد عبده ، وحسن عاصم ، وعبد الحالق ثروت ، ومحمد البخارى ، ووكلوا تصحيح الكتاب إلى الإمام الشنقيطي بمعاونة الشيخ عبد الغني محمود أحد علماء الأزهر ... وفي ختام طبعه يقول رئيس التصحيح بالمطبعة الأميرية وهو طه بن محمود : « فورب الأرباب ، ومن علم الكتاب ، لو لم يكن لابن سيده إلا هذا الكتاب ، لكان فيه كلما يزين، وتبيض به الوجوه، وترجح

الموازين، فستعلم يمين ضمته، ما تضمنته، من اليسار، الذي يصغر في جنبه قدر الدرهم والدينار ء.

ولقد كانت فكرة إحياء التراث والنشاط فيه فكرة قومية قبل أن تكون فكرة علمية ، فإن طغيان الثقافة الأوربية والنفوذ التركى وضغطه كاد أن يأخذ بمخنق العرب في بلادهم ، فأرادوا أن يخرجوا إلى متنفس يحسون فيه بكيانهم المستمد من كيان أسلافهم ، في الوقت الذي ألفوا فيه الغرباء من الأوربيين يتسابقون وينبشون كنوز الثقافة العربية فانطلقوا ... واهتم كثير من الكتاب والأدباء الذين لمعت أسماوهم بالإسهام في ذلك الإحياء . فنجد الإمام محمد عبده يرأس جمعية تسمى ، جمعية إحياء العلوم العربية » ويشرف على إحياء « دلائل الإعجاز » لعبد القاهر الجرجاني ، كما يشرف على نشر أسرار البلاغة » للحرجاني أيضاً مع تلميذه الكاتب الديني المعروف الشيخ محمد رشيد رضا . ويقوم الشيخ الإمام بتدريس الكتابين في الأزهر الشريف من سمع دروسه للطلبة والعلماء أيضاً بيراعته المعروفة ، حتى ليقول بعض من سمع دروسه من الأساتذة بعد حضوره للدرس الأول من أسرار البلاغة : « إنا اكتشفنا في هذه الليلة معنى علم البيان » .

ووجدنا الإمام يهتم أيضاً بشرح مقامات بديع الزمان الهمذاني ، ويطبع هذا الشرح بالمطبعة الكاثوليكيةللآباء اليسوعيين في وقت مبكر هو سنة ١٨٨٩

ونرى الشيخ إبراهيم اليازجي ينشر « رسالة الغفران » لأبي العلاء في سنة ١٩٠٣م .

ويهم طه حسن بإذاعة أدب أبى العلاء وشعره ، ويشرع فى شرح لزوم ما لا يلزم ، ويقوم بجهد كبير فى إحياء آثار أبى العلاء بعامة ، فيسهم مع لجنة أبى العلاء وكنت أحد أفر ادها فى إخراج ستة مجلدات من الآثار المتعلقة بكيانه الأدبى .

ونجد أمثال العقاد في عبقرياته ، ومحمد حسين هيكل في «حياة محمد». وفي كتابه « في منزل الوحي » يعالجون نصوص الّبراث في بحوتْهم ومقالاً بهم.

وإنبي لأعتقد اعتقاداً جازماً ، أن ليس إحياء الرَّاثِ مقصوراً على إشاعته التقليدية بنشر كتبه وتحقيقها ، ولكنه يشمل مع ذلك إذاعة نصوصه واستخدامها فى غضون البحوث والتعليقات والدراسات فهذا نشر يأخذ الصفة العامة كما أن ذاك نشر تناله الصفة العامة أيضاً ، كلاهما يرى النور ويراه النور . لقد كان لتيسر الحصول على كتب التراث أثر ظاهر في تطوير الأساليب الراكدة في مناقع السجع والصنعة الركيكة ، وفي تطور لغة الكتَّاب وذلك بإلحاح الأساليب الممتازة وقوة دفعها للزنيوف، وبالكلمات المنتقاة التي تمتليُّ بها كتب التراث ، كما كان لاتساع نشر المصحف الشريف وكتب الحديث النبوى ومعاجم اللغة العربية صغيرها وكبيرها، قديمها وحديثها، فضل كبير فى إسباغ القوة والشباب على أساليب الأدباء بعامة ، من خطيب أو كاتب أو شاعر أو ناثر. وكان من خطباء العهد القريب رجل تخطى حدود التقليد المذهبي . فكان المصحف حليفه في البيت وفي المكتب يستلهمه الفصاحة والاقتدار على القول . هو الخطيب المفوه ولم مكرم عبيد . . . وسمعت من أحد أقاربي ، وهو المرحوم الأستاذ إبراهيم الجزيري أن الزعيم الحالد سعد زغلول كان يضع إلى جانب سريره معجم أقرب الموارد . وأقول : إن نشر آثار كتاب العرب أصحاب الأقلام أمثال الجاحظ والن المقفع وأبي الفرخ الأصبهاني وابن جرير الطبري والحريري والهمذاني وابن عبد ربدء وكذا نشر الدواوين العربية الأصيلة أمثال ديوان حسان بن ثابت ، وجرير والفرزدق والأخطل، والحسن بن هانيُّ، وأبي تمام، والبحتري، والمتنبي والشريف الرضي . وابن هانيء . وابن خفاجة وابن زيدون الأندلسيين ، وغيرهم من شعراء الشرق والغرب كان ربحاً عظيماً لمن أراد أن يقوِّم أسلوبه الكتابي و عذو حذو الإبانة العربية الأصيلة .

ونلمح هذا جلياً في كتابات المنفلوطي والرافعي والزيات وطه حسين الذين تأثروا تأثراً ظاهراً بأدب الجاحظ ، كما يبدو تأثر طه حسين بأسلوب ابن هشام ، في كتابه « على هامش السبرة» .

ولو ذهبنا نبحث فى تأثر جمهرة كتابنا وشعرائنا الأصلاء بأثر من قبلهم لاستطعنا بعد الدراسة المبصرة أن نعين الأصل الأول من مواردهم ومستقياتهم فى كاتب قديم أو عدة شعراء . وأنا أعنى ها التأثر اللغوى ، وأدع التأثر الفكرى إلى مزيج الثقافات القديمة والمعاصرة .. إذ تختلف موازينهم فى ذلك بمقدار ما يأخذون وما يذرون .

وأمامنا الآن مثل حى لقوة تأثير البراث بالوساطة ، نلمسه فى تراث المنفلوطى نفسه ، من النظرات والعابرات والفضيلة وماجدولين والشاعر . فلا تكاد تجد بيتاً أهله ذوو فضل يخلو من كتاب أو أكثر من كتب هذا الرجل ذات التأثير الفعال . ولا أظن أن أحداً منا و نحن الشيوخ لم يقرأ له أو يفد منه .

وهكذا نجد أن المنفلوطي قد أدى إلينا عصارة من البراث عن طريق قلمه . كما نؤديه نحن إلى أبنائنا وهكذا دواليك .

ومثل آخر لتأثير التراث يتمثل في مقدمة ابن خلدون التي ظلت ردحاً طويلاً من الزمان تتلى في دار العلوم وتدرس دراسة دقيقة ، وتحقق ألفاظها وأساليبها ومعانيها ، فكانت بذلك مورداً وريًّا للدارسين ينطلقون من بعد ذلك لتغذية الطلاب بألفاظها وأساليبها ، وكان لتلك المقدمة فضلها في رفع مستوى اللغة التي نعاصرها .

وغير هذه الأمثلة الفعالة من كتب التراث ، كثير حقاً .

وإنى لأدعو إلى مزيد من الدفع لتيار النشر والإحياء . والأمة العربية

الآن تزخر بهيئات كبيرة كثيرة العدد ، تحتضن نشر هذا التراث وتدعمه . كما أن أسرة التحقيق العلمي يزداد عدد أعضائها تزايداً مطرداً في ربوع المعمورة العربية وغير العربية ... وفقنا الله جميعاً لحمل أمانة اللغة ، ووقانا شر العقوق بها ، والعبث بفروعها ، والتنكر لأصولها وجذورها .

« إنا نحن نز لنا الذكر و إنا له لحافظون » .

# مقتطفات من كتاب التراث العربي 🖘

#### التراث :

لا نجد للبراث مادة معينة في معاجم اللغة كبيرها وصغيرها ، فليس في اللغة العربية من المواد المبدوءة بالتاء والمختومة بالثاء إلا ثلاث مواد :

١ - الأولى مادة ( تفث ) ، ومما ورد فيها ما جاءً فى القرآن الكريم :
 « تُم ليقضوا تفثهم » . وقضاء التفث : إذهاب الشعر والدرن ، وهو ما يفعله المحرم إذا أحل " ، كقص الشعر وتقلم الأظفار .

٢ — الثانية مادة ( تلث ) . و فيها التليث بوزن فعيل ، و هو ضرب من نجيل السباخ .

٣ – الثالثة ،ادة (توث) وقد ورد فيها التوث ، وهو لغة ضعيفة
 ف التوت كما ذكر عض اللغويين .

إذن من أين جاءت كلمة (التراث) ؟

إنها مأخوذة من مادة (ورث) التى تدور معانيها حول حصول المتأخر على نصيب مادى أو معنوى ممن سبقه ، من والد ، أو قريب ، أو موص أو نحو ذلك . وفى الكتاب العزيز : «وورث سليمان داود» .

وأجمع اللغويون على أن التراث ما يخلفه الرجل لورثته ، وأن تاءه أصلها الواو ، أى الوراث . وله نظائر في كلمات أخرى منها :

التُّجاه ، أصلها الوُّجاه ، أي الجهة .

ومنها : التخمة : الأزمة الناشئة عن ثقل الطعام ( الوُخَمة ) .

<sup>(</sup>ه) نشر في سلسلة كتابك لذار المعارف ، العدد ٣٥ بتاريخ ١٩٧٨م .

ومنها: (التُنْهمَه) وهي توهم الإنسان أن أخاه قد أساء أو تجاوز حداً من الحدود، وأصلها (الوُهمَمة).

وكذلك التُّكْلان أصلها (الوُّكلان) ، أي الاعتماد على وكيل .

وتَتَوْى ، أصلها (وَتُوْكَى) من المواترة .

وَمن هذه النظائر أيضاً . التُّقْنَى ، أصلها (الوُقْنَى ) .

وهكذا يدور قلب الواو المتصدرة لهذه الكلمات تاء ، لأنها أجلد من الواو وأقوى ولا تتغير بتغير أحوال ما قبلها كما يقولون .

# تاريخ الكلمة :

لعل من أقدم النصوص التي وردت فيها هذه الكلمة ما جاء في القرآن الكريم من سورة الفجر: «وتأكلون التراث أكلا لمناً». كانوا في جاهليتهم يمنعون ثوريث النساء وصغار الأولاد، فيأكلون نصيبهم ويقولون: لايأكل الميراث إلا من يقاتل ويحسى حورة القوم. وكان يلُمنون جميع ما تركه الميت من حلال أو حرام ويسرفون في إنفاقه.

ومما ورد فی الشعر القدیم قول سعد بن ناشب ، وهو شاعر إسلامی کان بلال بن أبی بردة قد هدم داره ، لأنه أصاب دماً فی قوم :

فإن تهدموا بالغدر دارى فإنها

تزاث كرىم لا يبالى العواقبا

وظلت كلمة (التراث) محدودة الاستعمال ، تنوب عنها أختها (الميراث) في كثير من الأمر إلى أن أطل علينا هذا العصر الحديث فوجدنا هذه الكلمة تشيع بشيوع البحث عن الماضي :

ماضى التاريخ ، وماضى الحضارة . والفن والآداب ، والعلم ، والقصص ، وكل ما يمت إلى القديم .

#### المعنى المعاصر:

والذى يعنينا فى هذا الذى قصدنا له هو البراث الفكرى ، المتمثل فى الآثار المكتوبة الموروثة التى حفظها التاريخ كاملة أو مبتورة فوصلت إلينا بأشخاصها .

ولیست هناك حدود معینة لتاریخ أى تراث كان ، فكل ما خلفه مؤلف من إنتاج فكرى بعد حیاته – طالت تلك الحیاة أو قصرت – یعد ثراثاً فكریاً .

ولقد أصبح شعر البارودى ، وشوقى ، وحافظ ، وحديث عيسى بن هشام ، وآثار المنفلوطى والمازنى ، والعقاد ، ، تراثاً له حرمته التاريخية وله مقداره الأثرى .

## الإعان بالتراث:

كما أن الوطن هو المهد الأول لجسم الإنسان يحن إليه كلما بعد به المطاف في بلاد الله ، ويشعر في قرارة نفسه بحبه وتفديته ، والاستهانة ببذل المال والنفس في سبيل الحفاظ عليه ، ويدين له أبداً بالولاء والإعزاز مهما أغرته المغريات ، وباعدت بينه وبين أرضه ضرورات العيش ، كذلك يعد التراث الفكرى هو المهد الأول لتفكيره ولنفسه . وأي انفكاك بين المرء ووطنه ، الفكرى هو المهد الأول لتفكيره ولنفسه . وأي انفكاك بين المرء ووطنه ، أو بين المرء وتراثه - يخلق منه امرأ تتجاذبه أطراف الضياع وفقدان النفس . وضياع النفس مدعاة إلى التفكك والتخلخل ، والشعور بالبؤس والمذلة اللتين لا تطيب معهما الحياة .

وإذا ذهبت فى المقابلة بين جيلنا الذى نشأنا فيه وبين هذا الجيل الذى بعيشه أبناونا – وجدنا الفرق شاسعا بين شعورنا بكياننا العزير الوثيق ، وكيان بعض أبنائنا الذين انفصلوا عن المتعة بالتراث العربى متمثلا فى ضروبه المختلفة.

فهناك الرّاث الديني في كتبه التي كانت ميسرة لنا وكانت موضع اهتمامنا ، والرّاث الأدبي واللغوى الذي كان لكل منا قدر وافر من الإطلاع عليه وتمثله حفظاً أو قراءة أو رواية . وكذلك الرّاث التاريخي الذي كنا نملاً به المجالس مذاكرة ومساجلة . والرّاث القصصي متمثلاً في قصص عنترة ابن شداد وألف ليلة وليلة ، وإعلام الناس بما وقع للبر امكة مع بني العباس للإتليدي ونحوها . وهذا بالإضافة إلى دواوين فحول الشعراء كأبي تمام والبحرى والمتنى وأبي العلاء ، والقصائد المعلقات .

ولم يكن فى جيلنا من لا يحفظ للحريرى أكثر من مقامة ثم ينظر بعد ذلك فى كامل المبرد وأمالى القالى ، وفى العقد الفريد وأغانى أبى الفرج . وكانت الكتب المدرسية حافلة بعيون التراث نستظهر منها جياد النصوص وحسان الخطب ، وكان بعضنا يحفظ ديوان شعر بأكمله ، أو يستظهر جمهوره .

### كيف نستعيد هذا الإعان:

وإنى لأعتقد أن هذه النكسة التى حياها أبناؤنا اليوم هى فى سبيل الانقشاع ، بفضل الجهود المكثفة التى يتضافر عليها العلماء والمحققون الغير الذين يتنادون فى مختلف أصقاع العالم العربى ، ويتكاتفون على إحياء تراثنا العربى لتقديمه إلى ناشئة اليوم وشيوخ الأمس. إن لنا لماضياً رائعاً ، حافلاً بألوان جميلة حقاً من فنون الأدب وضروبه ، وهو ماض جدير بأن نفخر به ونعتز ، وأن نجيل النظر فيه فنظفر بالممتع العجيب .

إنه لم يتح للكثير منا اليوم أن يتصلوا بهذا الأدب العربي القديم اتصالاً صالحاً ، يفتح أعينهم على ما فيه من خسير وما فيه من عجب . فهذه الاضطرابات السياسية ، وهذه الفوضي الفكرية التي ضربت أطنابها في أرجاء الأمة العربية ، و باعدت بيننا وبين موارد الأدب العربي القديم حعلت أبناءنا ينظرون إلى هذا اللون الثقافي نظرتهم إلى شيء غربب عنهم .

إننى أعنى بالأدب العربى القديم ، ذلك الإنتاج الخصب الذى بدأ من عهود الجاهلية ثم يترامى إلى آفاق القرن الرابع أو الخامس الهجرى ، فإن ذلك العهد الإسلامى يمت بسبب وثيق إلى عهد الجاهلية ، ويحذو حذوه فى كثير من الأمر ، ويستمد أكثر ما يستمد من معينه ، وفيه حافظ الأدباء إلى حد ما على سلامة اللغة وسلامة الذوق العربى الذى ينسجم مع هذه اللغة انسجاماً وبلتهم بها التئاماً .

ولقد نقلت إلينا أمهات الكتب ذلك الأدب فى صدق وأمانة ، وساقت إلينا روائع كثيرة ، ولكنا نغمض أعيننا دونها ، لأنا نجد فيها الصعوبة ، ولا نجد اليسر واللمن اللذين بجذباننا إلى قراءة الأدب المعاصر .

إن هذه الصعوبة تزجع إلى أمور شي :

منها غرابة هذه اللغة التي تحتاج إلى ترجمان يفتح مغلقها وبجلو وجهها .

ومنها ما قد يظهر من إخفاق هذه المؤلفات فى طريقة العرض ، وعدم مسايرتها للأساليب الحديثة المؤسسة على جانب كثير من مقتضيات علم النفس ومناهج الترغيب .

ومن أسباب ذلك أيضاً تلك الجناية التاريخية التي يجلبها الناسخون والطابعون، فيشو هون معالم هذا التراث ويزيدونه عسراً فوق عسر

ومن علل هذه الصعوبة أيضاً بعد العهد بملابسات تلك الوقائع الأدبية وظروفها وأجوائها. وبدون معرفة هذه الظروف والأجواء قد يخفق القارئ في فهم تلك النصوص ، ويقع في لج من الحيرة والارتياب.

وتما حمل النشء أيضاً على هذا الرفض -- ضعف الدعوة إلى هذا الأدب الرفيع فى الوقت التى ظهرت فيه دعاوة مغرضة متعمدة ، تقصد إلى توهين شأنه وتحقيره ورميه بالضعف ، كما رميت لغته من جانب آخر بعجزها عن

مطاوعة ما تقتضيه الحياة المعاصرة ، وقام بهذه الدعوة بعض ضعاف النفوس الذين يودون أن لو زالت هذه اللغة ، وضاع أدبها ، وامحت ثقافتها في لمحة الطرف أو عَمضة العين : إذ قالوا : إن الأدب العربي أدب ناقص ينقصه الكثير من مقومات الآداب .

أما صعوبة اللغة فليست ترجع إلى طبيعة اللغة ، وإنما ترجع إلى أمرين رئيسين :

أما أحدهما فهذه اللغات العامية التي تثير الاضطراب فيمن يقبل على تعلم العربية ، فتأخذه إلى هوة من الشك ما يدرى : أعربي ذلك اللفظ أم دخيل ، وما يدرى أيضاً أعربي هذا الأسلوب أم أعجمي ؟ ثم هو بجد نفسه في عالم غريب من دنيا الألفاظ لأنه لا يتكلم في بيته أو في معهده أو في ناديه إلا لغة عامية شتان ما بينها و بين فصيح اللغات.

وأما الآخر فهو هذا الداء العضال ، هو المدرسة . فهذه الأداة كان يظن بها أن تكون عاملاً على إنهاض اللغة وإقالتها من عثرتها – أصبحت هي حجر العثرة في طريق نهضة اللغة ، لا بأساتذتها ومعلميها الذين لا يزالون ير تضخون لكنة عامية فحسب ، بل بقصور مناهجها وارتباك أساليبها في تعليم هذه اللغة ، لأنا لم نصنع تلك المناهج بأيدينا ، بل ساقها إلينا الدخيل في لفافة من السياسة الاستعمارية، ثم كف يده ، وظللنا نحن لا نكف عن السير في ذلك التيار الذي د فعنا إليه دفعاً .

وهذا هو السر فى إخفاق كثير من الطلاب الذن اكتفوا بجهد المدرسة فحرموا أنفسهم المتاع الطيب بهذا الأدب ، على حين نجد من درسوا بأنفسهم وكان لهم ميل خاص ومجهود شخصى – قد فازوا بهذه المتعة ونجحوا نجاحاً ظاهراً : لأنهم لم يتقيدوا بالقيد المدرسي ، فاتسعت أمامهم آفاق المعرفة واحداً بعد الآخر ، والعلم ولود كما يقولون :

وحين تتخاص اللغة من هذه القيود ، وتختص اللغة العربية بالعناية الواجبة ، حينتذ نمتلك لغتنا امتلاكاً خالصاً ، ونشعر باستقلالنا الروحي الثقافى ، الذي هو أعلى مقاماً وأعز شأناً من سائر مظاهر الاستقلال .

## عاذج من كتب الرحلات :

وقد شارك العرب فى تأليف كتب الرحلات انطلاقاً وراء كتب الرحلات القديمة كرحلة همر و دو تس اليوناني .

ومن بين أقدم كتب الرحلات التي قام أصحابها بتصوير الشعوب ونقد أحوالها وشئونها الاجتماعية - نجد سابقة عريقة لأبي الصلت أمية بن عبد العزيز الأندلسي المتوفى سنة ٢٨٥ قبل وفاة ابن جبير سنة ٢١٤ وعبد اللطيف البغدادي ٢٢٩ وابن بطوطة ٧٧٩ يقول في مقدمة رحلته:

«كنت إبان عصر الشباب مونق ؛ وغصن الصبا مورق

إذ لمتى مســـودة ولماء وجهيّ رونــقُ

ممن سامحه الدهر بغفلاته ، وتجافی له عن غفوة من غفواته ، فعاش آمن السرب ، سائغ الشرب ، لا يفرغ من أدب يرود رياضه ، ويرد حياضه ، إلا إلى طرب يغمر ميدانه ، ويسحب ذيوله وأردانه . ثم تلون لى فقلب لى ظهر ميجنية ، وسقانى دردى درنية ، فتدارك ما أغفله ، واسترد ما بذله ، فاضطررت إلى مفارقة الوطن ، والحروج عن العطن ...

فجعلت استقرى البلاد لأنيم أو فقها للمقام وأعونها على مقارعة الأيام، فكانت مصر مما وقع عليه اختيارى، وصد قت حسن ظنى قبل اختيارى...».

ويقص لنا أبو الصلت قصة طبيب يعالج مرضاه بالعلاج النفسى ، وهو أحدث طرق العلاج وأعلاها فى عصرنا الحاضر فيقول :

« ومن طریف ما سمعته أنه کان بمصر منذ عهد قریب رجل ملازم

للمارستان ، يستدعى للمرضى كما يُستدعى الأطباء ، فيدخل على المريض فيحكى له حكايات مضحكة ، وخرافات مسلية ، وخرج له وجوهاً مضحكة وكان مع ذلك لطيفاً في إضحاكه ، وبه خبراً ، وعليه قديراً .

فإذا انشرح صدر المريض وعادت إليه قوته تركه وانصرف ، فإن احتاج إلى معاودة المريض عاده إلى أن يبرأ ، أو يكون منه ما شاء الله .

فليت أطباء عصر نا هذا بأسرهم قدروا على مثل هذا العلاج الذى لامضرة فيه و لا غائلة له ، ويقوى القوى الطبيعية ، ويقوى البدن على دفع الأخلاط الردية المؤذية والفضول ، مع الاستظهار بحفظ الأصول » .

نجده كذلك يفطن إلى ميل أهل مصر إلى استفتاء المنجمين ، والركون إلى من يدعون معرفة الغيب ، وهو الأمر الذى لا تزال بقايا منه سائدة إلى وقتنا هذا فيقول :

« والمصريون أكثر الناس استعمالاً لأحكام النجوم وتصديقاً لها ، وتعويلاً عليها ، وشغفاً بها وركوناً إليها ، حتى إنه بلغ من زيادة أمرهم فى ذلك ألا يتحرك واحد منهم حركة من الحركات الجزئية التي لا تحصر فنونها ، ولا تحصل أجزاوها ، ولا تضبط جهاتها ، ولا تقيد غاماتها ، ولا تعد ضروبها إلا فى طوالع يختارونها ونصب يعتمدونها .

ومن الحكايات العجيبة فى فرط استعمالهم لأحكام النجوم وعنايتهم بها ما شهدت بالصعيد الأعلى . وذلك أن بعض الولاة حبس رجلاً من بعض أهل تلك الناحية كان ينظر فى علوم النجوم ، فشفع إليه فيه من يكرم عليه فشفعه له ، وأمر بإطلاقه ، وكان من الحبس فى عذاب واصب ، وجهد ناصب ، فلما أنجوه وقالوا له : انطلق لشأنك ! أخرج من كمه أسطر لاباً فنظر فيه ، ثم أخذ طالع الوقت فنظر فيه ، فوجده مذموماً ، فسألهم أن يتركوه مكانه إلى أن يتفق وقت يصلح الخروج من السجن ، فعادوا إلى الوالى فأخبروه نخره

فضحك منه وتعجب من جهله ، وفساد عقله ، وأجابه إلى سؤاله وتركه على حاله ، وأطال مدة اعتقاله ... » .

وفى كتاب «الإفادة والاعتبار ، فى الأمور المشاهدة والحوادث المعاينة بأرض مصر المعروف خطأ برحلة عبد اللطيف البغدادى ، وهو عبارة عن فصلمن من ثلاثة عشر فصلاً من تاريخه الكبير المسمى « أخبار مصر » ، وقد انتزع هذين الفصلين بعد اختصارهما وتهذيبهما ليكونا برسم الحليفة العباسى الناصر لدين الله أحمد بن المستضىء بأمر الله الحسن بن المستنجد بالله يوسف (٢٢٢ - ٢٢٢) ....

فى هذا الكتاب المختصر حديث مسهب فى خصائص مصر وآثارها ومقابر قدماء المصريين وتوابيتهم وتماثيلهم المتقنة ، وكيف برع المصريون فى نحت جميع أجزائها ، يقول فى ذلك : « وأما حسن أوجهها وتناسبها ، فعلى أكمل ما فى القوى البشرية أن تفعله ، وأتم ما المواد الحجرية أن تقبله ، ولم يبق إلا صورة اللجم والدم » .

وأعجب ما فى هذا الكتاب تسجيله لما شاهده بعينه فى المجاعة التى حدثت مصر سنة ٥٩٧ نقول فى ذلك :

« و دخلت سنة سبع مفترسة أسباب الحياة وقد يئس الناس من زيادة النيل وارتفعت الأسعار وأقحطت البلاد ، وأشعر أهلها البلاء ، وهرجوا من خوف الجوع ، ووقع المرض والموتان ، واشتد بالفقراء الجوع حتى أكلوا الميتات والجيف ، والكلاب ، والبعر والأوراث ، ثم تعدّوا ذلك إلى أن أكلوا صغار بني آدم فكثيراً ما يعثر عليهم ومعهم صغار مشويون أو عطبوخون ، فيأمر صاحب الشرطة بإحراق الفاعل لذلك والآكل .

ورأيت صغيراً مشوياً في قفة ، وقد أحضر إلى دار الوالى ومعه رجل وامرأة زعم الناس أنهما أبواه ، فأمر بإحراقهما ».

وهذا الكتاب جدير بإعادة نشره والتعليق عليه والإفادة منه وإن كان المستشرق الفرنسي دى ساسي قد عنى بنشره متنا ، وترجمه سنة ١٨١١: ومن قبله قام إدوارد بوكوك الإنجليزى (١٦٠٤ – ١٦٩١) بترجمته إلى اللاتينية ، ثم نشره توماس هايد متناً وترجمة في أكسفور د سنة ١٧٠٢م

# حضارتنا واحياء التراث(\*)

إعداد وتقديم يوسف نوفل المحور بمجلة الفيصل السعودية

دخائر الراث وكنوزه ونفائسه ... كلمات وامضة تحتل مكانتها فى رصيدنا الثقافى والحضارى فى أصداء وجدانية بعيدة الجذور فى أعماق كل مسلم وكل عربى ، بل كل من اهتم بحضارتنا من مستشرقين وباحثين .

وسر هذا الوميض المتجدد والصدى الوجداني البعيد يكمن في أن هذا التراث محصلة روية حضارية لأجيال مضت تمثل نبنة من لبنات الحضارة المعاصرة بشكل مباشر أو غير مباشر .

وقد سهر على هذه الذخائر والكنوز والنفائس علماء أجلاء منذ مطلع عصر النهضة الثقافية فى تاريخها المعاصر فى بقاع شى من أنحاء العالم الإسلامى، بل فى عواصم العالم كله .. و تفاو تت قيمة تلك الجهود بقدر ما تنوعت و تباعدت،

فى تلك المسيرة المباركة تبرز أسماء عديدة بلا جدال من بقاع شمى ، نلتنى — من بينها — بعالم فاضل أغنى وجدان أمتنا وأثراه بمتابعاته الجادة ، وحرصه الدووب ، وسهره المتواصل ، وحذقه لفن تحقيق المخطوطات ونشرها ، ووقوفه على أسراره ...

دلكم هو العلامة الأستاذ « عبد السلام هارون » الذي حصل على جائزة الملك فيصل العالمية في الأدب لعام ١٤٠١ هـ .

## فن تحقيق المحطوطات :

ء عن المسيرة التي قطعها فن عن المسيرة التي قطعها فن تحقيق المخطوطات ونشرها ؟

<sup>(»)</sup> مقابلة وحوار مع الأستاذ يوسف نوفل المحرر بمجلة الفيصل السعودية نشرت في المعدد : د من المجلة بتاريخ ذي الحجة سنة ١٩٨١هـ، أكتوبر سنة ١٩٨١م.

إن ما تم تحقيقه ونشره من المخطوطات لا يعدو أن يكون فرعاً من شجرة باسقة ممتدة الفروع وارفة الظلال . فمنذ ظهرت الطباعة العربية فى السرق أوائل القرن السادس عشر الميلادى وقيام عدة مطابع فى الشرق العربى تتصدرها مطابع بولاق ودار الكتب المصرية فى مصر ، والمطبعة الكاثولوليكية للآباء اليسوعيين فى بيروت، منذ ذلك الحين إلى الآن لم يستوعب التحقيق والنشر شيئاً يذكر بالنسبة إلى ما تزخر به مكتبة التراث العربى .

والملحوظ أن الكتب التى ظفرت بالنشر والإحياء معظمها من الكتب الصغيرة . أما الكتب ذوات المجلدات الكبيرة فإن عبء نشرها يحتاج إلى جهد علمى ومادى لا تقوى عليه دور النشر التى تسعى دائماً إلى الحصول على عائد مادى سريع ، والدول العربية مشغولة بقضاياها السياسية والاقتصادية عن الاهتمام بهذه الناحية العلمية . كما أن قلة عدد المحققين الأصلاء ، من العوامل التى تقف بعجلة الإنتاج عند هذا الموقف الرتيب .

#### معوقات التحقيق:

\*\* وأسأل الأستاذ هارون عن أهم المشكلات التي تعترض مسيرة تحقيق المخطوطات ونشرها ؟ .

\* أهم المشاكل التي تواجهها دنيا التراث العربي هو التنظيم الجماعي ، ونحن نرى أمام أعيننا معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية ، ودور الكتب العامة في مصر وغيرها ، لا ترابط بينها ، وليس هناك مصب واحد يستوعب هذه الروافد ، فالباحث عن مخطوط معين لا يستطيع أن يهتدي إلى أماكن وجو د نسخه إلا بصعوبة بالغة ، وبطريقة ظنية صرفة . وبجب أن بعالج هذا الأمر بتنظيم جماعي على نحو ما هو متبع في نظام «اليونسكو».

والمشكلة الثانية : هي صعوبة الحصول على مصوّرات المخطوطات ، فكثير من دور الكتب في الشرق وفي الغرب يتبع الطريقة الاحتكارية التي تمنع خروج صور المخطوطات إلا في حدود ضيقة وبشروط قاسبة ، والمفروض أن يُسِسَر للباحثين – ولا سيما الذين ينتمون إلى هيئات علمية معترف بها – سبيل الوصول إلى صور المخطوطات بدون ما قيد ولا شرط .

والمشكلة الثالثة: ندرة المشتغلين بإحياء التراث ممن هم في الطبقة العلمية والحلقية الجديرة بأن يعتمد عليها في نشر التراث ، ولعل مرجع ذلك عدم تناسب المكافأة التي يحصل عليها المحقق مع الجهد الشاق الذي يبذله ، وهو الأمر الذي يثبيط عزائم من يتصدون للتحقيق .

والمشكلة الرابعة: المطبعة: فإن دور النشر المعاصرة تجعل همها الأول والأخبر هو الحصول السريع والمضاعف على العائد المادى الذى ينجم عن إخراج الكتاب، ولا نستطيع قسر هذه الدور وإجبارها على نشر كتب التراث إلا بمعونة كبيرة، كثيراً ما يتطرق إليها التلاعب.

#### أسس العمل:

م الطلاقاً من التعرف على المشاكل . ما الأسس التي ينبغي أن تتحقق للعالم في هذا الحال ؟

أول تلك الأسس هي إيمان من يتصدى لتحقيق التراث ، إيماناً كاملاً به ، مع احترامه له وتقديره : فإني أعتقد أن التراث الفكرى بالنسبة إلى أي إنسان كان ، يُعدَد بمثابة المهد الأول لتفكيره ولصوغ نفسه ،

وكما أن الوطن هو المهد الأول لجسم الإنسان ، يحن و اليه كلما بعد به المطاف في بلاد الله ، ويشعر في قرارة نفسه دائماً بحبه وتفديته ، كذلك التوات الفكرى ، هو المهد الأول الذي يصنع تفكيره ويشكل نفسه . وأي انفكاك بين المرء ووطنه ، أو بين المرء و تر الله يحلق منه امر أ تتجاذبه أطراف الضياع وفقدان النفس .

ولقد كان التراث العربي بمختلف فروعه في جيلنا الذي عشنا فيه موضع اهتمام ، يتمثل في البراث الذي كانت كتبه ميسرة لنا ، وكذلك البراث

الأدبى واللغوى الذى كان لكل منا قدر كبير من الاطلاع عليه ، وتمثله حفظاً أو قراءة أو رواية . وكذلك التراث التاريخي الذى كنا نملاً به المحالس مذاكرة ومساجلة ، والتراث القصصي متمثلاً في قصص عنترة بن شداد ، وسيف ابن ذى يزن ، وألف ليلة وليلة ، وإعلام الناس بما وقع للبرامكة مع بني اللعباس للإتليدي ، ونحوها ، هذا مضافاً إليه دواوين فحول الشعراء كأبي تمام ، والبحترى ، والمتنبى ، وأبي العلاء ، ولم يكن في جيلنا من لا يحفظ للحريرى أكثر من مقامة ، وكانت الكتب المدرسية حافلة بعبون التراث الأصيل نستظهر منه جياد القصص وحسان الحطب .

والأمر الثانى الذى يجب أن يتحقق فى ناشر النراث. هو أن يكون على صلة وثيقة به فى جميع فروعه ، فنحن لا نستطيع أن نضع فى يد عالم كيميائى أو طبيب عبقرى مخطوطاً أدبياً ليقوم بتحقيقه، ولكننا نستطيع أن نضع فى يد أديب مرموق هذا المخطوط مهما يكن نوعه ، ليعالج إخراجه على وجه مرضى ، ونستطيع أيضاً أن نقدم إليه مخطوطاً دينياً أو فلسفياً أو لغوياً ، أو تاريخياً ، أو جغرافياً ليقوم بنشره . ذلك لأن النراث العربى الإسلامى متواشح الأطراف متداخل الضروب والأنواع ، فالصلة الوثيقة الواسعة بالنراث شرط ضرورى لمن يتصدى للحهاد فى هذا الميدان .

والأمر الثالث أمر خلئي يتمثل في أمرين: الأمانة ، والصبر فكما تشترط الأمانة فيمن تكلفه استثمار مالك والتصرف فيه ، تكون الأمانة شرطاً فيمن يعهد إليه أمر مخطوط ما ، كل كلمة منه وكل حرف بمثابة أجزاء الآثار ودقائقها التي يحافظ العلماء والمؤرخون على كل قطعة منها مهما يكن قدرها . وثمرة هذه الأمانة تأدية فكر المؤلف وأسلوبه ، وتأدية فكر عصره الذي عاش فيه ، والجو الذي لابس المادة العلمية أو الأدبية لهذا المخطوط

أما الصبر فهو من تمام الأمانة أيضاً ، فالتعجل في تحقيق المخطوط ينتهي

بلا ريب إلى الإخلال بالأمانة العلمية التى تقتضى التريث فى الحكم على الصورة الصحيحة التى ينبغى أن تمثل النص فى أوج سلامته ومطابقته للحقيقة .. هذا هو مجمل الأسس التى ينبغى أن تتحقق للعالم .

## الموازنة بين صور التحقيق :

تعددت صور التحقيق لكثير من المخطوطات .. هل نستطيع أن نقف — من خلال موازناتنا بين صور التحقيق المختلفة — على أهم عيوب هذا الفن ؟

فن التحقيق من الفرون الجمالية الأدبية ، ونستطيع – لأول وهلة – أن نحكم على الكتاب الذي يقع بين أيدينا بأنه قد أخذ من الجمال نصيباً،قل ذلك أو كثر ، كما نستطيع أن نحكم عليه بأنه فقد الجمال كله ، أو دخل في منطقة السوء ، وذلك على مقدار العبوب الفنية التي تتسرب إليه .

وقد أصبحت قواعد التحقيق معروفة ومتفقاً عليها ، ولا سيما بعد كتابى الذى ظهرت طبعته الأولى سنة ١٣٧٤ هـ ، أى منذ نحو ربع قرن ، وهو كتاب (تحقيق النصوص ونشرها) . ومن تلك القواعد : كيف نرجح رواية على أخرى ؟ وكيف نصحح الأخطاء والتحريفات ؟ وكيف نضبط النصوص ؟ وكيف نعلق عليها ؟ وما مدى أهمية علامات الترقيم ؟ وما المكملات الحديثة التى ينبغى أن يظهر بها الكتاب ؟ وغير ذلك كثير .

ولعل أشنع ما يقع في هذا الفن أن يخرج الكتاب مجرداً من الفهارس الفنية . أو توضع له فهارس غير ذات جدوى . أو يطيل المحقق في تعليقائه وحواشيه . أو ينزيد في تقديمه للمخطرطة بصورة تطغى على صورة الكتاب نفسه

# مَقَىرَ حَاتَ فَى سَبِيلَ تَحْقَيقَ عَلْمَى :

من واقع ممارساتكم العلمية .. ما مقبر حاتكم في هذا الفن ؟ لا تزيد مقبر حاتي في هذا الفن على الأضواء الكاشفة التي سلطنتها عليه فى كتابى (تحقيق النصوص) الذى وُلد ثمرة لتجاربى الشخصية التى ضممت إليها تجارب شيوخى وأقرانى وزملائى ، وذلك منذ أكثر من نصف قرن.

فالمهم — بصفة عامة — أن تحرج لنا النصوص الرّ اثية في صورة أقرب ما تكون إلى الصحة ، وفي ثوب مناسب من مجاراة العصر ، وعلى وجه تتحقق به أقصى فائدة بحصل عليها القارئ والباحث عند در استه لهذا المخطوط.

#### الغائب في مكتبة التراث:

\*\* هناك وجوه غائبة في مكتبة البراث .. و ذخائره ... من هنا أسأل .. ما الوجه الغائب من مكتبة البراث ؟

« كنت أحب أن تقول: ما هي الوجوه الغائبة من مكتبة التراث ؟ إذ نستطيع أن نقول: إن هناك وجوها كثيرة غائبة من مكتبة التراث. ولقد حاول قدماء المستشرقين من قبل أن ينشروا كل كتاب أو جزء من كتاب يقع بين أيديهم ، ونظرة إلى كتاب ( المستشرقون ) للأستاذ نجيب العقيقي تظهرنا على مختلف الاهتمامات التي كانت تسترعي نظر هؤلاء العلماء ، فلم يكن عندهم إيثار لضرب من ضروب التراث على آخر ، بل كان همهم ، وهم المكفيون أمر معاشهم وحياتهم أن ينشروا كل شيء ، وذلك لتستكل صورة التراث ، ولتبدو ظاهرة من مختلف جوانبها ونواحيها .

ولكن الذى نلحظ فى عصرنا هذا هو العناية بناحيين اثنين فقط ، هما الناحية الديبية ، والناحية الأدبية رالاغوية ، أما النواحى العامية أو الاجتماعية أو الفلسفية ، أو الحضارية الصرفة ، أو الفنون القديمة ، من فنون الحرب ، أو الصيد ، أو علم الحيل ، والآلات الحربية ، وآلات الرصد ، والبيزرة ، والبيطرة ، وتدبير المدن والمنازل ، والسياسة والصيدلة ، والطبخ ، وعقود الأبنية ، والفلاحة ، والمرايا المحرقة ، والموسيقى القديمة ، والنبات ،

والهندسة القديمة ، وغيرها ، فالمنشور منها معدوم ، أو لا يكاد يذكر ، ولا ريب أن في نشر هذه الكنوز فائدة حضارية وفكرية .

ولقد كانت الفكرة الحيالية التي عالجها عباس بن فرناس في الأندلس ، وحثياً وإثارة لابتداع فن الطيران ، الذي حقق اليوم نجاحاً حضارياً عظيم القدر . ومن يدرى ؟

#### إعداد المحقق:

## \* \* . . وكيف نعد المحقق ؟

والمنافع المعلى المنافع عن السؤال الثالث تمتد فوق مساحة كبرة من هذا السؤال. وهناك محاولة في القاهرة في دار الكتب المصرية ،هي في الواقع إحياء لما كان يسمى في الماضى « القسم الأدبى » وإن لم يبلغ في مستواه الآن ما كان عليه هذا القسم الذي نهض بعبء كبير ناجحموفق كان له أثره العظيم ، والأمل معقود أن يضاعف الجهد في (مركز إحياء التراث) بدار الكتب ، وأن يلتى عناية خاصة من المسؤولين.

رانى لأرجو وأدعو برجاء صادق ، أن يكون فى كل بلد عربى مركز لإحياء الرأث ينتظم فى سلكه من درسوا منهج تحقيق النصوص وكانوا على مستوى علمى وخلتى يؤهلهم لهذا العمل ، على أن يغدق عليهم من المكافآت ما يشجعهم على المضى قدماً فى هذا الميدان .

ومما يثلج صدرى حقاً أنى أرقب عن كثب مدى نجاح فكرة الدراسة لمنهج تحقيق النصوص ، وأثره الفعال فى ميل كثير من طلاب الدراسات العلميا إلى صنع رسائلهم فى الماجستير والدكتوراه على ضوء (تحقيق النصوص) فى جميع أقسام اللغة العربية بالجامعات ، وكذلك أقسام الجغرافيا والتاريخ والفلسفة . وهو أمر دعوت إليه قديماً منذ ثلاثين سنة فى النشرة الأولى من

( نوادر المخطوطات ) فى المحلد الأول ( ص ٣ ) . وكذلك كتابى السابق ذكره . . وكان مما قلت :

« وعسى أن يأتى اليوم الذى يكون فيه هذا الأمر ضريبة علمية لا بد من أدائها ».

#### التحقيق . . والطباعة :

ه م كيف يفيد هذا الفن من المنجزات الفنية في عالم الطباعة ؟

الذى يقارن بين المنجزات الفنية الآن فى عالم الطباعة ، وما كانت عليه بالأمس بجد البون شاسعاً حقاً من حيث المظهر العام لإخراج الكتاب ، ونظام إخراجه . ونظرة إلى ما يسمى بالكتب الصفراء تعطينا الحكم القاطع بالوثبة السريعة ، والنهضة العالمية لعالم الطباعة الحديث .

وقد جدّت أمور كثيرة وهامة فى الناحية الشكلية للكتاب ، فلم يعدّ مستساغاً ولا مقبولاً أن نخرج كتاب لمؤلف محترم ، أو من دار نشر محترمة خالياً من الفهارس الفنية أو التحليلية ، أو أن يظهر فى ثوب قىء من الورق ، أو مبعثر الأوراق خالياً من التغليف والتجليد المناسب . ونحن نرى بأعيننا كيف يخرج الأوروبيون ونحوهم كتباً توحى باحترام المؤلف كما توحى باحترام دار النشر التى أخرجت الكتاب .

ولعلك تذكر أنى حينما أخرجت كتابى ( الميسر والأزلام) – وهو كتيب صغير – لا تتجاوز صفحاتة ٩٦ صفحة لم أستطع أن أخرجه مجرداً من الفهارس ، فوضعت له خمسة فهارس في عشر صفحات ، جرياً على ما ينبغى أن يكون عليه الكتاب المعاصر ، من تمكين القارئ والباحث أن ينتفع بالكتاب غاية النفع .

وقد ظهر في عالم الطباعة أيضاً فن الطباعة بالتصوير ، وبذلك يتاح

للمؤلفين التمكن من تكرار طبعات الكتب الناجحة ، ولا ضير فى ذلك إذا التزم المؤلف والناشر برعاية الكتاب وتنقيحه طباعياً كلما طرأ تفكير فى إعادة نشره ، وبذلك تتسع رقعة انتشار الكتاب النافع .

## نشاط العالم في التأليف والتحقيق :

علم التأليف والتحقيق ؟

مامك ثبت (قائمة) بالإنتاج العلمي من سنة ١٩٥٥ – ١٩٨٠ ه، ( ١٩٣٨ – ١٩٨٠ م) يتمثل في ١١٤ عنواناً من التأليف والتحقيق، وبعض تلك العناوين يشمل ثمانية مجلدات، أو ستة مجلدات، أو أربعة مجلدات، وبلغ عدد صفحاتها ٤٢٧٧١ اثنين وأربعين ألفاً وسبعمائة وإحدى وسبعين صفحة أرجو أن تسمح لى أن أقول بكل اعتراز وفخر: إن هذا رقم قياسي فريد لم يتح لمؤلف معاصر عربي أو غربي.

## الكتاب الأول:

ه هل لنا أن نرجع إلى تاريخ بعيد ... فنعرف عنوان أول كتاب. ظهر عليه اسم « عبد السلام هارون » ؟

\* أول كتاب أخرجته المطبعة مقروناً باسم عبد السلام هارون هو كتاب (متن الغاية والتقريب للقاضى أبى شجاع أحمد بن الحسين بن أحمد الأصفهاني ) وذلك في سنة ١٣٤٥ه / ١٩٢٥م ، وكتب عليه ما نصه : «ضبط وتصحيح ومراجعة الشيخ عبد السلام محمد هارون » وذلك عندما كنت طالباً صغيراً بالأزهر بالسنة الثالثة الأولية ، في سن السادسة عشرة ، وذلك قبل أن أتوجه بدراستي إلى (دار العلوم) . ومن عجب أن هذا الكتاب كان في فقه الشافعية ، وكنت في ذلك الحين أدرس الفقه على مذهب الحنفية .

ولك أن تتصور مدى فرحة طالب صغير بظهور اسمه على كتاب مقرر رسمياً على الطلاب في ذلك الوقت المبكر .

#### كتاب يعتز به:

4

ه م وإذا سألنا عن الكتاب الذي يحتل مكانته في مسيرتك العلمية ، وتعتز به ؟

على بمثابة أبنائي لاأستطيع أن أوثر أحدهم أو أحدها على أخيه فالجهد الصادق الذي بذلته في كل كتاب لا يقل عن أخيه ، وقد ذكرت لك من قبل أني بذلت جهداً غير عادى في تأليفي لكتاب ( الميسر والأزلام ) وعنيت به وهو أصغر كتبي بالقدر الذي بذلته لكتاب ( الحيوان ) وهو أكبر كتبي . ولعل أشهر الكتب التي ذاعت بين الناس وعرفت مها بين الأدباء هو كتاب الحيوان للحاحظ ، وكتاب البيان والتبيئن ، ومجالس ثعلب ، ومقاييس اللغة لابن فارس ، والألف المختارة من صحيح البخارى ، وتهذيب سيرة ابن هشام ، وشرح وتحقيق ديوان الحماسة للمرزوق ، وكلها أعيد طبعه أكثر من مرة ولا سيما ( تهذيب سيرة ابن هشام ) الذي طبع أكثر من عشر م ات .

وأحب بهذه المناسبة ب أن أنبته على خطأ تاريخي ، في نسبة تحقيق شرح الحماسة للمرزوق . والناس تحطئون فيجعلون هذا التحقيق مشتركاً بيني وبين الأستاذ أحمد أمين. وإنما المشترك بيني وبين الأستاذ أحمد أمين هو عملية النشر والإعداد فقط ، كما هو ظاهر بارز ومكتوب على وجه الكتاب. وأما التحقيق فهو خاص بي باعتراف الأستاذ أحمد أمين فيما كتبه قلمه في الصفحة الحامسة من المقدمة . وقد كان في ذلك أميناً حقاً .

وأنا مع ما أسلفت أستطيع أن أعلن اعتزازى الحاص بكتابي (تحقيق النصوص ونشرها) لأنه حقق لى سبقاً تاريخياً ، وهو ابتداع علمي متكامل

لم يكن موجوداً من قبل . فكان هذا الكتاب أول كتاب كامل جامع فى هذا الفن يوضح مناهجه ويعالج مشكلاته . وهو يعد إلى الآن الدستور الوحيد فى هذا الفن .

وقد علمت بعد إخراجي لهذا الكتاب أن بعض المستشرقين تناول بالكتابة بعض أمور التحقيق ، ولكني لم أعلم أن مستشرقاً أو غير مستشرق صنع كتاباً متكاملاً من قبل . وهذا ما حملني أن أكتب في مقدمة الطبعة الثانية من هذا الكتاب رداً على بعض الأدباء :

« هذه هي الطبعة الثانية من ( تحقيق النصوص ونشرها ) أقد مها مغتبطاً بها وبما كان نسابقتها من صدى متواضع في أرضنا العربية ، . بله بلاد المستشرقين ، الذين كتبوا إلى مهنئين ، وإن كان بعض إخواننا الدمشقيين من كنا نتوسم فيه النجابة ، زعم بضعف نفسه ، وبما يشعر به أمثاله من ذلة علمية ، أنى لم أطلع على ماكتب المستشرقون فوضع بذلك على هامتي إكليلاً أعتز به ، إذ أمكنني بعون الله وحده ب أن أضع علماً متكاملاً لم أسبق إليه ، دون أن أتطفل على مائدة كثيراً ما وضع فيها للعرب صحاف مسمومة ؛ وموائد العرب حافلة بالجهود الوثيقة ، والأمانة العلمية المرموقة » .

## التبين . . والتبيين :

\*\* سمعتكم تقولون – فى حفل التكريم المنعقد فى فندق الكونتننتال – « البيان والنبين » ، كما رأيتكم الآن تكررون فى الإجابة السابقة عبارة « النبين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول لدى الكثيرين « النبيين » . . . وقد كان المتدلول الم

ع هذه المحطة وجيهة بلا ريب ... وأنا معك فى أن المعروف المتدول فى اسم هذا الكتاب هو «البيان والتبيين » – بياءين – ولكن طبيعة الأمور ترى أن هذه التسمية لاتتمشى مع المنطق ، فإن البيان هو التبيين بعينه ، ونحن قرباً بالجاحظ أن يقع فى مثل هذا العيب فى تسميتة أشهر كتبه وأسيرها .

والدارس لهذا الكتاب يرى أنه ذو شقين متداخلين: الشق الأول هو ما اختاره الجاحظ من النصوص والأخبار والأحاديث والخطب والوصايا، وكلام الأعراب والزهاد ونحوذلك، وهو ما يعنيه الجاحظ بكلمة «البيان». والشق الثاني هو النقد الأدبي في صورته المبكرة، فللجاحظ في هذا الكتاب نظرات فاحصة في نقد نصوصه، وفي الكلام بصفة عامة، تسمى بعد ذلك بفن «النقد» فهذه النظرات وهذه القواعد التي ساقها الجاحظ هو ما عناه بكلمة «التبيين».

هذا من ناحية ، وهناك ناحية أخرى تاريخية وثائقية فإن النسخ العتيقة من هذا الكتاب وقد أثبت صورتها في تقديمي للكتاب تقطع بأذ عنوانه هو « البيان والتبين » وهذا ما بجده القارئ بوضوح في مصورة مخطوطة كوبريلي المحفوظة بدار الكتب المصرية تحت رقم ( ١٣٧٠ أدب ) ، وتاريخ كتابتها هوسنة ٦٨٤ه . وكذلك نقرأ هذا العنوان بوضوح في مصورة مخطوطة مكتبة فيض الله ، وهي في معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية تحت رقم ( ١٨٨٧) و هناك محمد الله صورة أخرى منها . وهذه النسخة مكتوبة بخط أبي تحرو محمد بن يوسف بن محمد بن حجاج اللخمي. وقد قرأها وراجعها على الإمام أبي ذر ابن محمد بن مسعود الحشني في سنة ١٨٥٧ و كتب هذا الناسخ أنه وجد في آخر السفر الذي نسخ منه الثلث الثائث من هذا الكتاب ما نصه :

لا كتب هذا السفر ، وهو مشتمل على جميع كتاب البيان والتبيش نسخة أبى جعفر البغدادى ، وهى النسخة الكاملة ، فتم بعون الله وتأييده فى غرة ربيع الآخر من سنة سبع وأربعين وثلثمائة » . أى بعد وفاة الجاحظ بمدة لا تزيد على ٩٢ سنة .

وسأعيد هذه التسمية الصحيحة إلى نصابها في الطبعة الحامسة إن شاء الله .

#### المكونات الأدبية:

مه 'هناك مكونات بعيدة تؤتى ثمارها فى المحقق .. ما المكونات البعيدة في حياتكم الأدبية ؟

\* عن المؤثرات فى بدء نشاطى الثقافى والتأليفى أستطيع أن أسجل اللتاريخ أن الفضل الأول فيه يرجع إلى عامل الوراثة وإلى شقيقى الأكبر الأستاذ محمد أبو الفضل محمد هارون مدّ الله فى عمره.

فقد ولدت فى بيت كل أهله مؤلفون: جدى المغفور له الشيخ هارون عبد الرازق شيخ رواق الصعايدة بالأزهر ، خرجت إلى الدنيا ووجدت اسمه مقروناً بكتاب كان مشهور أجداً فى ذلك الوقت ، ولا زال إلى الآن معروفاً متداولاً ، وهو كتاب (عنوان الظرف فى علم الصرف)، ومقروناً بكتاب آخر هو كتاب ( المبادى النافعة فى تصحيح المطالعة ) وهو كتاب نحوى موجز أتمنى أن يعاد طبعه لطلاب المدارس ، وبكتاب آخريدعى (عنوان النجابة فى قواعد الكتابة ) ، وآخر يدعى (حسن الصياغة فى علوم البلاغة ) ، وهما هو مسجل معروف أنه قام بالإشراف على التحرير الكامل لكتاب ( الخطط التوفيقية ) للعالم المؤرخ على باشا مبارك .

ووالدى المغفور له الشيخ محمد هارون الذى كان قاضياً لقضاة السودان. أقرأ من مؤلفاته ( تلخيص الدروس الأولية فى السيرة المحمدية) فى جزأين كانا مقررين علينا فى السنتين الأولى والثانية الأوليتين فى جميع المعاهد العلمية الدينية ، وكنت أحفظهما عن ظهر قلب ، وله أيضاً كتاب ( دروس فى آداب اللغة العربية ) .

ومما استرعى نظرى بعد ما شدوْت أنى وجدت له تحقيقاً سابقاً لأوان التحقيق ، وهو تحقيق كتاب (تيسير الوصول إلى جامع الأصول) لابن أبي الديبع الشيباني .

أما أخى الأكبر محمد أبو الفضل فقد قام بصنع حاشية لكتاب جَدَّى. (عنوان الظرف) . . .

هذا هو الفضل الروحى الذى أوحى إلى أن أقتدى بهؤلاء القوم . أما الفضل العملى في انغماسي في هذا التيار ، فهو فضل أخى ( محمد أبو الفضل ) الذى كانت له مكتبة في المنزل جمع فيها مختارات جيدة من الكتب الأصيلة التي كانت تظهر في ذلك الوقت ، وكان يشجعني على قراءتها ويحملني على حضور مجلسه للمذاكرة مع إخوانه ، وأذكر أنه كان قدرصد لى مكافأة (ساعة جيب) أحصل عليها إذا أتممت حفظ المعلقات. وفي تلك السن المبكرة حفظت المعلقات السبع مع شيء من شروحها في نحو ثلاثة أشهر فقط حفظاً جيداً . وهذا فتح أمامي باب الولوع بالأدب و باللغة ، وباب التفكير في التأليف .

أما المؤثرات في استمرارى في عالم التأليف والتحقيق فهو النجاح الذي لقيته في إخراج كتابي ( الحيوان للحاحظ ) و ( مجالس ثعلب ) حصلت مهما على الجائزة الأولى للتحقيق العلمي سنة ١٩٥٠م ، من مجمع اللغة العربية ، فكان هذا أمر أ مشجعاً وحافزاً على أن أستمر فيما عزمت عليه من قبل ، وهو تحقيق ونشر « مكتبة الجاحظ » التي بلغ عدد مجلداتها ١٨ مجلداً، وهي الحيوان في ثمانية ، والبيان في أربعة ، والرسائل في أربعة ، والعميان والبرصان في مجلدين .

ومن هذه العوامل أيضاً قلة عدد الذين كانوا يشتغلون بالتحقيق اشتغالاً جاداً ، إذ كانوا في جيلنا لا يتجاوزون أصابع اليدين ، وفي مقدمتهم المغفور له الشيخ أحمد محمد شاكر ، والأستاذ محمود محمد شاكر ، والأساتذة مصطفى السقا ، وإبراهم الإبياري، وعبد الحفيظ شلبي ، ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، والسيد أحمد صقر ، فكنا جميعاً كالجنود الذين تركوا وحدهم في

الميدان يدافعون عن الحوَّزة ، وكنت ممن آثروا الصمود في هذه الجبهة ، ولله الحمد .

### خزانة الأدب:

\* عن «خزانة الأدب» . . ماذا تم فى إكمال تحقيقه ؛ وقد حققتم الجزء الأول منه سنة ١٩٢٨م . وماذا فى نيتكم غير هذا المصدر ؟

بين يدى الآن الجزء العاشر من خزانة الأدب للبغدادى أسعى جاهداً في تحقيقه وإعداده للنشر ، وبظهوره إن شاء الله يبقى من الخزانة جزءان ، منهما نصف جزء لبقية النص ، والباقى للفهارس الفنية للخزانة ، كما أن بين يدى مطبوعاً نادراً لم أعثر على مخطوط له ، وهو كتاب (مجموعة المعانى) لمؤلف مجهول ، وقد طبع هذا الكتاب في مطبعة الجوائب سنة ١٣٠١ه ، أى منذ قرن كامل ، وهو يتُعدّ في كتب الحماسات الجيدة الاختيار النادرة النصوص .

وهذا كله غير الإشراف على إعادة الطبع لبعض كتبى التي تحتاج الى الإعادة .

# تحقیق لغوی فی مادة ( تلمذ ) ﴿

لعل ً كلمة « تلميذ » من أكثر الكلمات دوراناً في دور العلم ومعاهد الدراسة ، وهي من الكلمات التاريخية التي دخلت في أطوار مختلفة من الدلالة حتى استقرت الآن في معنى طالب العلم . بيد أن تأصيل هذه الكلمة وبيان مشتقاتها وجموعها محتاج إلى توضيح وتوقيف . وقد كنت قديماً على أن أكتب فيها تحقيقاً شاملاً ، ولكبي وجدت رسالة البغدادي في هذا التحقيق من أوفي ما كتب في هذه الناحية ، فآثرت أن أجعلها تحفة للأدباء من قراء ها المقتطف » تغنيهم عن التطلع إلى ما وراءها .

والبغدادى هو عبد القادر بن عمر البغدادى ، صاحب خزانة الأدب ، المولود فى بغداد سنة ١٠٩٠

ورسالته تلك التى ننشرها ، منها نسخة بالخزانة التيمورية ، وثلاث أخرى بخزانة دار الكتب المصرية ، إحداها برقم ٦ مجاميع ش، والثانية برقم ١٨١ مجاميع ، والثالثة برقم ١٢٢ مجاميع . وقد قابلت النسخ الثلاث الأخيرة بعضها ببعض ، ورمزت إليها بالرموز ١ ، ب ، ح على ترتيبها . وأصح هذه النسخ وأكملها نسخة ب . وكل ما أثبته بين علامتى الزيادة فهو منها .

# بسيهم المتدالرحم فالرحينم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد و آله و صحبه الطيبين الطاهر بن .

(أما بعد) فهذه كلمات ذكرتها لمعنى التلميذ ، فإني لم أجد هذه الكامة

<sup>(\*)</sup> نشر بمجلة المقتطف عدد مارس سنة ١٩٤٥م.

مذكورة فى كتب اللغة المتداولة ، المدوّنة (لبيان) الجليل والحقير ، وذكر النقير والقيطمير ، كالجمهرة لابن دريد ، والصّحاح للجوهرى ، والمحكم لابن سيده ، والعباب للصاغانى ، والقاموس لمحد الدين الفيروزابادى ، وغيرها ، إلا في لسان العرب لابن مكرم ، فإنه أورده في مادة (تلمذ) وقال : « التلاميذ الحدم والأتباع ، واحدهم تلميذ ، ، مع أنها كلمة متداولة بين العام والخاص . وكثيرة الاستعمال في تآليف العلماء الأعلام .

وكان الباعث لهذا أنى لما قرأت كتاب مغى اللبيب ، ووصلت إلى قوله في الباب الحامس «حكى لى أن بعض مشايخ الإقراء أعرب لتلميذ له بيت المفصل » (۱) رأيت شارحه الفاصل إبراهيم بن الملآ الحلي (۲) قال : « التلميذ القارئ على الشيخ . ولم أقف عليه في شيء من كتب اللغة المتداولة كالصحاح والقاموس وغيرهما » . اه .

فحينئذ تتبعت بطون الدفاتر ، من مصنفات الأوائل والأواخر ، حتى وأيته فى كتاب النبات لأبى حنيفة الدينورى ، فإنه ساق (٣) فيه شعر آللبيد من ربيعة العامرى الصحابى ، وفيه هذا البيت :

فالمساء بجمل متونهن كمسما

بجلو التلاميذ لؤلؤاً قشبا<sup>(1)</sup>

وقال بعد إنشاد الأبيات: « التلاميذ غلمان الصنبَّاع. والقشيب والقشيب : الجديد ، والجمع القشيب » .

<sup>(</sup>۱) المفصل للزنخشرى في النحو . انظر شرح ابن يعيش ( ۲ : ۹۶ ) . والبيت هو ؛ لا يبعسد الله التلب والغسسا رات إذ قال الحميس ؛ نعم

 <sup>(</sup>۲) هو إبراهيم بن الملا محمد الحلبي المتوفى سنة ۹۷۹ . ذكره في كشف الظنون .
 وفي ا ، ح : « حلبي » موضع : « الحلبي » تحريف .

وى ۲۰۰ ـ . «حتبي » موضع ؛ «احتبي » حريف (٣) ا ، ح : « سابق » و الصواب في ب .

<sup>(</sup>٤) البيت في ديوانه ص ١٤١ بشرح الطوسى . وفيه : « التلاميذ غلمان الصاغة . . التلاميذ فارسي » .

ورأيته أيضاً في شعر أمية بن أبى الصلت، وهو شاعر أدرك النبي صلى الله عليه وسلم ولم يوفق للإيمان به وغالب شعره في الوعظ وتذكير الآخرة وقصص الأنبياء ، وهو مما لا يكاد يقضى العجب منه . قال في قصدة :

والأرض معقلنا وكانت أمـــنا

حُبُسوا قياماً فالفرائص تُرْعَدُ (١)

قال شارح ديوانه : «التلاميذ الحدم ، يعني الملائكة »..

وقال أيضاً في قصيدة أخرى :

صاغ السماء فلم مخفض مواضعتها

لم ينتقص علمُه جهلٌ ولا هرمُ

لاكشِّفت مرة عنا ولا بليت

فيها تلاميذ في أقفائهم دعم أ

وأما قولهم فى جمعه « تلامذة » فعلى توهم أنه اسم أعجمى (٢) ، فإن الهاء فى الجمع تكون فى أحد ثلاثة مواضع : (أحدها) الاسم الأعجمى المعرب ، سواء كانت للتعويض عن مدًّه (٣) نحو أستاذ وأساتذة ، أم لا نحو موزج وموازجة وكيلجة وكيالجة . (ثانيها) للتعويض عن ياء النسب فى المفرد نحو أشعثى وأشاعثة، ومهلى ومهالبة، وأزرقى وأزارقة . (ثالثها) للتعويض

<sup>(</sup>١) القذفات : جمع قذفة ، بالضم ، وهي الناحية .

 <sup>(</sup>۲) كأن البغدادى يذهب إلى أنه عربي.

<sup>(</sup>٣) ا ، ح : و مدة g .

[ إما ] عن ألف خامسة جوازاً نحو حبنطى وحبانطة ، وعفرنى وعفارنة ، وإما عن [ عين ] (١) مضاعفة نحو جبار وجبابرة . وفى غير هذه المواضع الثلاثة قليل نادر كفحولة وحجارة .

قيل (٢) : وقد يرخم التلاميذ في الشعر على تلام ، كقول الطرماح : تتّق الشمس بمدرية كالحماليج بأيدى التلام

والحماليج : منافخ الصاغة الطوال ، واحدها حملوج ، شبه قرن البقرة الوحشية بها .

قال الجواليتي في المعرّبات (٣) : « التلام أعجمي <sup>(١)</sup> معرب ، قيل هم الصاغة ، وقيل غلمان الصاغة ، وقيل هم التلاميذ » وأنشد هذا البيت .

وأنشد ابن برى فى حاشية الصحاح قول غيلان بن سلمة الثقني (٥) أيضاً:

وسربال مضاعفــة دلاص قد َأحرز شكها صُنعُ التلام

وروى : « التلام » فى البيتين يفتح التاء وكسرها . أما الفتح فعلى أنه مرخم التلاميذ ضرورة . وقد اقتصر عليه صاحب الصحاح ، وقال : « التلام التلامذ سقطت منه الذال » .

<sup>(</sup>١) كتبت كلمة « عين » في ا ، ح لكن جعل فوقها خط علامة على الحطأ . وإثبائها عين الصواب كما في ب .

<sup>(</sup>٢) ا ، ح : « قليل » وذلك على أنها متصلة بكلمة « حجارة » والوجه ما أثبت من ب كما يفهم من السياق .

<sup>(</sup>٣) المعرب للجواليق طبع دار الكتب ص ٩١

<sup>(؛)</sup> ا ، ح : «قيل معرّب » وكلمة : «قيل » مقحمة .

<sup>(</sup>ه) شاعر مخضرم ، أدرك الجاهلية والإسلام . ترجمته في الإصابة ٦٩١٨ والأغاني (١٢ : ٤٣ – ٤٧ ) .

وصاحب الصحاح تابع فى هذا لأبى على ، قال فى المسائل العسكرية (١) : • ومن قبيح الضرورة قول الشاعر :

# مثل الحماليج بأيدى التلام

قالوا: يريد التلامذة ، فحذف . وقد أعلمتك أن ذلك لا يكون على الترخيم فيما تقدم . إلا أنه قد جاء من هذا النحو ما لا يكون في الترخيم كقوله (٢) :

# دَرَس المَنَا بمتالع فأبان \*

قالوا : يريد : المنازل . ومثل ذلك ما أنشدوه لأبى دُوادٍ (٣) الإيادى :

# فكأنما تُـلُدَكي سنابكها حُبُـا<sup>(1)</sup>

قیل یرید الحباحب، أی نار الحباحب. وفی التنزیل: ﴿ فَالْمُورِيَاتَ قَلْحًا ﴾ . انتهی كلامه .

وأما الكسر فعلى أنه جمع « تلم » بكسر فسكون ، بمعى الغلام . قال أبن مكرم (٥) : فن (٦) رواه : التلامى ، بفتح التاء وإثبات الياء ، أراد التلاميذ ، يعنى تلاميذ الصاغة . هكذا رواه أبو عمرو ، وقال : حذف الذال

<sup>(</sup>۱) المسائل العسكرية لأبى على الفارسي المتوفى سنة ٣٧٧ . نقل منها البغدادي نصوصاً قيمة في مواضع شتى من الحرانة . انظر ( ٩/١ : ١٤–٣/٢٢ ، ٣٧٥ ، ٤٠١ ، ٢٢٥ – ٣/٦٤ – ٤/٧٢ ، ٣٧ ، ٨٨٧ ) بولاق . ا ، ح : « مسائل العسكرية » تحريف .

<sup>(</sup>٢) هو لبيد بن ربيعة . والبيت مطلع قصيدة له فى ديوانه ص ٦١ طبع فينا سنة ١٨٨٠

<sup>(</sup>٣) ا ، ح : ﴿ أَبُو دُوَّادُ ﴾ بالهمز .

<sup>(</sup>٤) روى البيت في اللسان (١ : ٢٨٨ ) هكذا :

يذرين جندل حائر لجنوبها فكأنها تذك سنابكها الحبا

<sup>(</sup>٥) في لسان العرب مادة ( تلم ) .

<sup>(</sup>٢) في الأصِل : « ومن » وصواب النص من اللسان .

من آخرها (۱) ومن رواه: التلام ، بكسر التاء ، فإن أبا سعيد قال: التلم الغلام . قال: وكل غلام تلم ، تلميذاً كان أو غير تلميذ . والجميع (۲) التلام . وقال ابن الأعرابي : التلام الصاغة ، والتلام الأكرة » . انتهى .

وأقول: « الصاغة » تصحيف من الصناع (٣) لوقوعه في صحبه الحماليج. ويدفعه البيت الثاني (٤) .

وقال صاحب القاموس: « التلم ، بالكسر : الغلام ، والأكّار ، والصائغ ، أو منفخه ُ الطويل (٥) . والجمع تلام . وكسحاب : التلاميذ ، حذفت ذاله . ولم يذكر الجوهرى غيرها ، وليس من هذه المادة [ و ] إنما هو من باب الذال » . انتهى .

أقول: أما قوله: « الأكار والصائغ » فقد أخذه من قول ابن الأعرابي ، على أن الصاغة و الأكرة بالتحريك جمع صائغ وأكار.

وأما قوله : «أو منفخه (٦) » فقد أخذه من قول بعضهم ، وقد غلط فيه .

<sup>(</sup>١) أسقط البغدادي هنا قول ابن منظور : « كقول الآخر :

أراد من الثعالب ، ومن أرانها » وهذا البيت لأبى كاهل اليشكرى ، كما في اللسان ( ١٦١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) فى الأصل : «والجمع » وأثبت ما فى اللسان .

<sup>(</sup>٣) = فقط : « في الصناع » .

<sup>(</sup>٤) يشير إلى بيت غيلان بن سلمة . ١ ، ح « في a مكان : « ويدفعه » محرف .

<sup>(</sup>ه) ا ، ح : « والصانع » بالنون و « منفخة الطويل » صواجما ما أثبت من ب ـ

<sup>(</sup>٦) ا ، ج : « أو منفخة ، محرف .

نقل الأزهرى عن الليث أن بعضهم قال : التلام الحماليج التي ينفخ سها . قال : وهذا باطل (۱) .

والعجب من صاحب القاموس ، أنه اعترض على صاحب الصحاح فى ذكره التلام فى باب الميم ، مع أنه أثبته مثله ، ولم يذكره فى باب الذال .

 <sup>(</sup>١) في اللسان : «قال أبو منصور – وهو الأزهري – قال الليث : إن بعضهم قال : التلامية الحماليج التي ينفخ فيها . قال : وهذا باطل ما قاله أحد » .

### الابل وأثرها في الفكر العربي والبيان العربي (\*)

قد يبدو هذا العنوان غريباً فى أول الأمر ، ويقول بعض الناس : وما بال هذه الحيوانات العجم ؟ ! وكيف صار لها أثر فى لغة يتناقلها الناس ، ويزيدون فى حياتها ونمائها بما يتحاورون به ويتحادثون ؟ ؟

يقولون ذلك ، وفاتهم أن لغة كائنة ما كانت إنما تخضع لعوامل شي ، أهمها : البيئة ، بيئة المتكلمين بها . فالبدوى الأول تفتحت عيناه لنور الدنيا على بيت من الشَّعر أو من أوبار الإبل في صحرات مترامية الأطراف ، وكان طعامه وطعام أبويه من غيث السماء ، فإذا صوح النبت دفعه العيش إلى الرحلة على ظهور الإبل من بقعة إلى بقعة لينتجع مربعاً جديداً . . وكان صاحب حروب وغارات ، فإذا جد الجد اعتلى الإبل هو ورهطه ودفعوها إلى انتهاب العدو واستلاب أشيائه .

وكان ينظر إلى ما حوله من ضروب الحيوان فلا يعجبه شيء مثل ما تروقه الإبل، فهي أجدى عليه من كل الحيوان وأعظم فائدة. ففضلاً عم كان يفيد من ألبانها ولحومها وشحومها وجلودها وأوبارها. كان محمل عليها ما لا يستطيع غيرها من أثقال. ولها مع ذلك الاحتمال الشديد والصبر البارع ، وإنها لتصبر على الظمأ الطويل لا تسوم صاحبها في ذلك مشقة الرى الرتيب. ومن المعروف عندهم أنها تحتمل العطش ثمانية عشر يوماً. كما أن الإبل لا تشارك البدوى فيما يبتغي من ماء صاف نمير ، وإنما يعجبها الماء الكدر الذي يعزف عنه الإنسان. يقول الجاحظ: « الإبل لا تحبُّ من الماء إلا الغليظ ». هذا إلى استطابتهم ألبانها وتفضيلهم لها على ألبان سائر الحيوان ، واعتمادهم عليها في الغذاء ، فقد كان التمر وألبان الإبل هما الغذاءان الرئيسان لمعظم القبائل العربية إلى يومنا هذا.

<sup>(\$)</sup> مجلة البيان الكويتية عدد أبر يل سنة ١٩٦٦ م

وهذه صورة ناطقة تدلنا على مبلغ إلف البدوى للابل وتفضيله لها على سائر الحيوان. يروون أن ميسون بنت بجدل الكابية - وكانت بدوية دات جمال باهر - أعجب بها معاوية. فتزوجها وهيآ لها قصراً منيفاً مشرفاً على غُوطة دمشق. وزيّنه بأنواع الزخارف، ووضع فيه من أواني الذهب والفضة، ونقل إليه من الديباج الرومي الملون والموشى ما هو لائق "به تم أسكنها مع وصائف لها، فجلست في روشنها يوماً وحولها الوصائف، فنظرت إلى الغوطة وأشجارها، وسمعت تجاوب الطير في أوكارها، وتنسيّمت نسيم الأزهار وروائح النّوار والرياحين، فتذكرت نجداً وأهله، وحنت وقالت فيما قالت:

لَبَيتٌ تَخْفُق الأرواح فيــه أَحــبُّ إِلَى من قصر منيــفِ

ولُبس عبــاءة ٍ وتقـــر ً عيني

أحب إلى من ابــس الشُـفوف

وأكل كُسترة في كيسر بيتي

أحبُّ إلى من أكل الرّغيف

وأصسوات الرياح بكل فج

أحبُّ إلى من نقسر الدفوف

وكلبٌ ينبَحُ الطُّرَّاق دونسي

أحبُّ إلى من قيِّطُ ألسوفِ

وَبَكُــرٌ يَتَبِــع الأَظْعَانَ صَعَبٌ

أحبُّ إلى من بغـــل ٍ زَفـــوف

فهي تمجد البكر من الإبل وتنوه به ، وترى أنه آثر عندها وألصق

بنفسها من دواب أهل الحضر . وكان أحدهم إذا ضل له بعير بكى عليه وأسرف فى النحيب . ومما يروى فى هذا الصدد أن الأسود من عبد يغوث كان له ثلاثة بنين ، كلهم قد قتيل فى وقعة بدر ، فلما ناحت قريش على قتلاها بهض عقلاؤها فيهم وقالوا : « لا تفعلوا فيبلغ ذلك محمداً وأصحابه فيشمتوا بكم » . وكان الأسود هذا يحب أن يبكى بنيه ، فبينا هو كذلك إذ سمع نائحة فى جوف الليل ، فقال لغلام له وقد ذهب بصره : « انظر هل أحيل النحيب ، وهل بكت قريش على قتلاها ؟ لعلى أبكى على ولدى ، أحيل النحيب ، وهل بكت قريش على قتلاها ؟ لعلى أبكى على ولدى ، فإن جونى قد احترق » . فلما رجع إليه الغلام قال : إنتما هى امرأة تبكى على بعير لها قد أضلته ! فقال الأسود عند ذلك من أبيات :

أتبكى أن يَضِلَ لهـا بعـــر ً

ويمنعهـــــا من النـــوم السُّهُودُ

فسلا تبكى على بكر ولكن

عملى بدر تقاصرت الجمدود

ولحرص العرب على الإبل ومنحها شيئاً من القلسية ، جعلوا لها نظاماً دينياً بحمومها به فى بعض أحوالها من أن تنالها شفار الجارز مطلقاً ، أو يسمحون بنحرها أو عقرها بشروط خاصة ، أو يحرمون ألبانها أو ركوبها أو استخدامها فى العمل ، وذلك قول الله تعالى : ﴿ ماجَعَلَ الله من بَحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ، ولكن الذين كفروا يفترون على الله الكذب ﴾ . وليس هنا مقام القول فى تفسير هذه الكلمات : البحيرة والسائبة والوصيلة والحام . فقد فسرت هذه الكلمات على اثنين وثلاثين وجها ،

<sup>(</sup>١) بلوغ الأرب ٣ : ٢٦ -٠٠ .

فهذا التفكير الديني يني عن سيطرة الإبل على أذهان العرب في جاهليتهم القديمة .

وفى المعجزات النبوية تنطلق الإبل لتحتل مكاناً مرموقاً ، ويقص علينا القرآن الكريم أن قبيلة ثمود طلبت من نبيها صائح عليه السلام معجزة تكون دليلاً على صدق نبوته واجتهدت مخيلتهم أن تبدع أقوى صور التعجيز ، فلم يجدوا فوق الناقة حيواناً أبدع آية وأشد وأعظم ، فطلبوا خروج الناقة من الصخرة ، فأخرج الله لهم من جوف الصخرة الصماء ناقة ، وشرط عليهم شروطاً رضيتها المؤمنون منهم ، أما المستكبرون فعتوا عن أمر رهم وعقروا الناقة — أى قطعوا قوائمها — فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في ديارهم جاثمين .

وقد ورد ذكر هذه الناقة فى القرآن سبع مرات ، وضرب العربُ المثلَ فى الشؤم بعاقر تلك الناقة ، واسمه ُ قُدُار ، فقالوا : « أَشَأَم من قدار » .

وأمر آخر يلتي ضوءاً على أثر الإبل في حياة العرب ، فلعظم شأنها عندهم جعلوا دية القتيل عددا خاصا من الإبل يتراوح بين العشر والمائة والمئات ، يُساق إلى أولياء القيل ، إمّا بالنقد العاجل ، وإما بنظام التنجيم والتقسيط ، وهو ما سحله زهر ن أبي سلمي في قوله :

تعفتي السكلوم بالمئسن فأصبحت

ينجمها من ليس فيهـــا بمجرم

ينجتمهـــا قوم لقـــوم غـــــرامة

ولم يُهَرَ يقــوا بينهـــم ميلءَ محجم ِ

وجاء الإسلام بعد ذلك مؤيداً لقاعدة الدِّيّة من الإبل ، وضم إليها في ذلك الذهب والفضة .

ومن عقائد العرب المتعلقة بالإبل أنهم كانوا يسمون « العَـشَى » – أى عدم الإبصار اليلاً – « الهـُدَيد » ، فإذا أصاب أحدهم ذلك قصد إلى سنام البعير فقطع منه قطعة ، ومن الكبد قطعة أخرى وقلاهما وقال عند كل لقمة يأكلها ، بعد أن يمسح جفنه الأعلى بسبابته :

فيا سناماً وكَبِيد ُ اللهَ اذهبَي اللهُ للهُ المُدبِد ُ للهِ السَّامَ والكبِد َ للسَّامَ والكبِد

وكان العرب إذا كثرت إبل أحدهم فبلغت الألف فقئوا عين الفحل ، فإن رزادت على الألف فقئوا العين الأخرى ، وسموا الأول المفقيًا ، والثاني المعملي .

وفى هذا يقول الفرزدق :

والناظر فى الشعر العربى يلمح ظاهرة جديرة بالتأمل ، هى استعمال الإبل فى القسم واليمين ، ولا يكادون يُقسيمون بغيرها من الحيوان . قال شاعرهم :

أما والـــرّاقصات بـــذات عـِرق ٍ

ومن صلى بنُعمانِ الأراكِ

لقدد أضمرت حبَّك في فـــوّادي

وما أضمرت حبـــأ من سواك

والراقصات هي الإبل التي تسير ضرباً من السير يسمنَّى الرَّقَصَ . وذات عرق : موضع .

وقال آخر :

## حَلَفَتُ بِهِدِي مُشْعَرَ بَكَرَاتِهِ

#### تخت بصحراء الغبيــــط درادقه

البكرات: جمع بكرة، وهي الفتية من الإبل. وإشعارها: أن بجعل لها شعاراً بأن تطعن في سنامها تمييزاً لها ، لئلا يُستوكى عليها ، لأنتها خاصة عالهكـ ثي

ونحو هذا من القَسَم ، كثير ، كقول الآخر : إنسى وربِّ الراقصـــات إلى منيُّ

بجنوب مكّة هلَدينُهن مَمْلَلُهُ

و قوله :

أما والذي حجيَّت له العيمسُ ترتمي.

لمرَضاته شُعثاً طويسلاً ذميلهـــا

وشيء آخر حمل العرب على القسم بالإبل و تمجيدها ، هو أنتهم كانوا جميعاً يعظمون البيت الحرام و يحجون إليه ، ويسوقون معهم في ذلك هديهم الذي يتقربون به إلى أوثانهم المنصوبة حول الكعبة ، التي بلغ عددها حين فتح مكة ثلاثمائة وستين صنماً ، وكانوا يحتفلون بذلك احتفالا ، ويرون في الإبل أنها هي التي تُدنيهم إلى آلهتهم و تحملهم إليها ، فكأنها بذلك تشاركهم في نسكهم و تعينهم عليه ، فكانت لذلك جديرة و بالتكرمة ، حقيقة بأن نعرض في معرض القسم واليمين .

وهكذا نجد أن الإبل سيطرت زماناً طويلا على تفكر البدوى. وفرضت ففسها أمام عينه وعقله ، وعاطفته النفسية والدينية .

ونجد في القرآن الكريم آية تُشيد بالإبل إشادة عالية ، وتستعلن عظم شأنها وعجيب خلقها ، وهي قول الله سبحانه : ﴿ أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت ، وإلى السماء كيف رفعت ﴾ ، فقد م الإبل على السماء وهي ما هي ! لأن الإبل من أعجب الحلق في طول أعناقها التي ترفعها فتنال ما أعالى الشجر ، وتحفضها فتجتث أصول العشب في باطن الأرض . وهذا السنام الذي جُعل لها ذخيرة حين يعز الطعام ويقل الغذاء ، وهذه العين الحالمة الحليمة المعبرة ، وذاك الحف الدي يتواءم مع رمال الصحراء التي لا تستطيعها الحيل ولا غيرها من الدواب في السفر الطويل ، والرحلة المسهبة ، إلى الطاعة العجيبة والانقياد للصي الصغير .

وحينما حَتْ القرآن الكريم على الحجّ ، رسم الصورة الواضحة للإقبال على الحج وتجشّم المشاق إليه ، فلمع جانب الإبل الى تخترق فيجاج الأرض العميقة ، أى مسالكها البعيدة الأعماق المترامية الآفاق ، وذلك قول الله عز وجل : ﴿ وأذّن في النّاسِ بالحجُ يأتوك رجالاً وعلى كلّ ضامرٍ يَأتين من كلّ فتج عتميق ﴾.

وإذا عرَّجنا على البيان العربي فى ألفاظه وأساليبه ومعانيه ، وأمثاله وتشبيهاته ونصوصه ، فإن مجلدا أو مجلدين لا يكفيان لبسط القول فى ذلك . ومما مجدر ذكره أن المستشرق الألماني : « دوهامر » جمع الألفاظ العربية المتعلقة بالإبل حسب طاقته هو ، فوصلت إلى خمسة آلاف وسبعمائة وأربع وأربعين كلمة . والناظر فى كتاب الخصص لابن سيده بجد مصداقاً مذهلاً لهذا القول الذي أعتقد أنه مع ذلك لا يبلغ الاستيعاب وإن كان قريباً منه . وهذه ظاهرة فريدة لا نكاد نجدها فى لغة أخرى .

فَن الألفاظ: القرين ، نفهمها بمعنى الصاحب والخليل ، ولا نكاد نفطن إلى أصل اشتقاقها ، وأصل القرين الجمل أو الناقة تكون فيهما خشونة ، فيربط أحدهما إلى الآخر حتى يلين أحدها ، ويسمى الحبل الذي بجمع بينهما القرآن. وهذا يطلعنا من زاوية جانبية على سابقة نفسية للعرب فى سياسة الحيوان وتربيته. ومنها «الفّحل» يطلق على الذكر من النخيل وكذا قولهم: استفحل الأمر، أى تفاقم واشتد، وتفحيَّل فلان أى تشبه بالفحل وأصل هذا كله من الفحل، وهو الذكر من الإبل. ومن ذلك قولهم: تجميَّل فى المصيبة، أى اشتمل بالصبر وتتكلّف العزاء، فصار مهذا شبيهاً بالجمل الصبور الذي لا ينزع إلى شكوى، ومنه قول امرئ القيس:

وقوفاً بها صَحى عـــليَّ مطَّيهم ْ

يقولون لا تهلـك أسعى وتجمـّل

فهى نظير قولهم: تفحّل ، من الفحل ، وتنمر . من النمر . وتذأب ، من الذئب .

ويقولون: «حرب ضروس» إذا كانت مُفظعة مهلكة وخيمة العاقبة ، قال قيس بن الخطيم:

وإنيّ في الحرب الضّروس موّكلْ

بإقدام نفس ما أريد بقـــاءها

و أصله من الناقة الضَّروس الَّى تعض ٰ بأضر اسبِها مَن ْ دنا منها ؛ وذلك لسوء خلقها .

ومن ذلك : المُنخصر م . وأصله الذي أدرك عصرى الجاهلية والإسلام ، ثم أطلق من بعد على من أدرك عهدين متتاليين . واشتقاقه من الخضرمة ، وهي قطع طرف الأذن ، وكان أهل الجاهلية لما دخلوا في الإسلام خضرموا آذان إبلهم ، أي قطعوا أطرافها لتكون علامة لإسلامهم إن أغير عليها أو حوربوا ، فكانت هذه العلامة حماية لإبلهم أن تصبح غنيمة في الحرب .

ولا نزال نقول للرجل: ما حدا بك إلى كذا. أو نقول: يحدوه إلى

ذلك غرض شريف . وأصله من حداء الإبل ، وهو سُـوقها بالتنغيم والتطريب

ونقرأ في كثير من القصص العربية قولهم: «ساق إليها صداقها» أى قد م إليها مهرها ، وهذه العبارة تمت إلى الإبل بصلة وثيقة ، وأصل معناه أن يتجعل منهر المرأة من الإبل ثم يسوق ذلك الصداق إليها. ثم استعملت من بعد في تقديم أى ضرب من ضروب الصداق كائناً ما كان .

حتى أسماوً هم كان للابل نصيب فيها ، فمنها الأعلم : اسم عالم أنداسي جليل ، وأصله من البعير ، سمى بذلك للشق الذي في مشفره الأعلى ، قال الجاحظ ، « وكل بعير فهو أعلم » . هكذا خلقة البعير .

ومنها الزَّفَيَان : اسم شاعر وأصل الزَّفيان الناقة السريعة .

ومنها جران العَوْد : اسم شاعر أيضاً . والعود : المسن من الإبل . وجرانه : مقدم عنقه ، ومنها « بنكر أ » و « أبو بكر » في الكنية . وأصل البكر الفتي من الإبل .

ومنها « جَرير » شاعر معروف . وأصل الجرير الحبل يكون في عنق الدابة أو البعر .

و « دَعِبلَ » الشاعر الرقيق ، أصل تسميته من الدعبل ، وهي الناقة القوية ، وكذلك « مُصعب بن الزبير القوية ، وكذلك « مُصعب » هو الفحل من الإبل . ومنه مصعب بن الزبير القائد القرشي المعروف ، الذي أجهد عبد الملك بن مروان زماناً طويلاً في العراق .

ومن أعلام نسائهم « هند » ونحن نعبتر بهذا الاسم دون أن ننظر فى اشتقاقه أو ننظر فنظنته يمت بصلة إلى أمّة الهند ، وإنما الهند والهنيدة اسم للمائة من الإبل خاصة . قال جرير :

أعطوا هنيكة يحدوها تمانية

ما في عطائهم ُ من ُ ولا سَـــــرَفُ

فالعربيّ يسمى بنته هنداً ينظر إلى أنسها له بمثابة مائة من الإبل.

حتى شوال ، اسم هذا الشهر للعربي ، سمى بذلك لأن الإيل كانت تشول ألبانها فيه ، أى ترتفع وتقل .

وهنا ننتقل إلى ينبوع فياض من ينابيع الثروة أهدتها الإبل إلى اللغة العربية ، ذلك الينبوع الذي يفيض بالتشبيهات والأمثال .

فقد شبه العرب الشابّ القوى الجسم بالفنيق ، وهو الفحل القوى من الإبل قال :

فيا ضَيعة الفتيان إذ يعتلونه

ببطن الشَّرَى مثل الفنيق المسدَّم

عتله يعتله : جرّه جرا عنيفاً فحمله ، ومنه العتبال . والمسدم من الإبل: المسدود فمه خوفاً من عضاضه .

ورأى عنترة أن انبثاق الدم من فرائص غريمه ِ، له صوتُ شبيه بصوت. شيدق البعبر ، فقال :

وحَلَيــــل غانيــة تركت مجدُّلاً ۗ

تمكسو فريصسته كشدق الأعلم

وحين أرادوا أن يشبِّهوا رجلاً متعباً وجدوا له مثلاً في البعير المحسَّر المحهـَد :

يعين نيساء الحيّ ما يَستَعينَـــهُ ا

ويمسى طلبحاً كالبعـــير المحسَّر

وضربوا مثلاً لمن عظم جسمه وضعف عقله فقالوا :'

لقد عظمُ البعديرُ بغدير لب

فـــلم يستغن بالعظم البعــــــــير

وقد مثل الله عز وجل للشرر الذي يتطاير من نار الجحيم بالجمال الصُّفر الألوان فقال : ( إنها ترمى بشرر كالقصر \* كَأَنَّه جِمالة " صُفر ) . شبّه الشرر بالجمال الصفر في ألوانها ، وفي تتابعها واختلاطها حيناً آخر ، حين تنفر دوتشرد .

وإذا أراد العرب التسوية َ بين شخصين فى الشرف والفضل قالوا : « هما كُور كبتني البعير » فإن ّ إحدى ركبتيه لا تقع على الأرض قبل الأخرى .

وجعلوا مَنْ نبذه الناسُ وأولَوْه سُخطهَم وجَفُوْمَم شبيهاً بالجمل الأجرب الذي يُعالَجُ بالقار ، ومن ذلك قول النابغة الذبياني للنعمان :

فلا تنركتني بالوعيد كأني

إلى الناس مطلي تبه القارُ أجــــربُ

وقالوا فى أمثالمم: «أحقد من جمل» و «أصول من جمل». وهذا يفسر لنا تلك الدهشة العصبية التى لحقت أبا جهل عندما حمل الحجر الثقيل يريد أن يضرب به رسول الله وهو ساجد، حتى إذا دنا منه نكص على عقبيه منهزماً ، مذعوراً منتفع اللون، قد يبست يداه على حبره حتى قذف الحجر من يده. وقامت إليه رجال قريش فقالوا: مالك يا أبا الحكم؟ قال : «قمت إليه لأفعل به ما قلت لكم البارحة ، فلما دنوت منه عرض لى دونه فحل من الإبل ، لا والله ما رأيت مثل هامته وقصرته ولا أنيابه لفحل قط ، فهم بى أن يأكلى! » فأبو جهل لم يعرض له جنتى ، فلا تعرضت له غول تخيفه وترهبه ، وإنها غلب على مخيلته شيء أقوى من ذلك : هو صورة الفحل الصائل قد فغر فاه ليأكله . ولا غرو فالعقل من ذلك : هو صورة الفحل الصائل قد فغر فاه ليأكله . ولا غرو فالعقل

الباطن يجتهد فى إظهار أقوى المؤثرات السالفة لدى الشخص عندما يتغلب على القوّة الواعية .

ومن أمثال العرب قولهم للرجل لا يتُحكم أمره ولا يسير على هندًى وحزم: « يخبط خبط العَشْدُواء ». والعشواء: الناقة لا تبصر ما أمامها . فهي تخبط ما مرت به بيديها ، لأنها ترفع رأسها ولا تتعهد مواضع أخفافها . فيقعن حيثما وقعن .

ومن أمثالهم الحالدة : « لا ناقة لى نى هذا ولا جمل » يريد أنّـه برىء كلّ البراءة بعيد " عن التّـهمة ؛ وأنّـه لا دَخلْ له فيما وقع القوم فيه من شروفتنة .

ويقولون: «ألتى حبله على غاربه »أى نركه يذهب حيث يشاء، أو أهمله. كما يقولون: «هذا من باب إلقاء الحبل على الغارب ». وليس للرجل حبل يلتى على غاربه ، وإنما هو مأخوذ من الإبل ، إذا أرادوا إرسالها إلى المرعى ألقوا حبالها على غواربها ، ولم يتدّعوها ساقطة على الأرض فتمنعها الرعى .

وغارب البعير : ما بين سنامه وعنقه .

ومن الكنايات الى كان يستعملها العرب في ألفاظ الطلاق قولهم للمرأة : « حبلك على غاربك » أى اذهبي حيث شئت فأنت طالق ، وقد جعل الإسلام هذا النوع من الألفاظ موجباً للطلاق البائن .

وقد ضرب القرآن الكريم دخول الجمل في سم الحياط مثلا للاستحالة والبُعد فقال : ﴿ إِنَّ الذِينَ كَذَّبُوا بَآيَاتُنَا واستكبروا عنها لا تُفتَّحُ لِمُم أُبوابُ السماء ولا يتَدخُلُونَ الجنَّةَ حتى يتليجَ الجملُ في سَمَّ الخياط ﴾ إ

وسم الخياط هو ثَمَّفِ الإبرة . ودخولُ الجمل ، وهو ما هو في العظم ، في ذلك الحيَّز الضيق هو منتهى الاستحالة .

ولم يتخلُ الحديث الشريف من التشبيهات المستمدّة من وحى الإبل ، فمن مشهور الحديث قوله صلى الله عليه وسلم : « تجدون الناس بعدى كإبل مائة ليس فيها راحلة » . والراحلة : البعير النجيب القوى على الأسفار والأحمال . يريد أنه يندر منهم المستوى الصالح الممتاز في الخلق والدين ، كنا أن الراحلة النجيبة الممتازة تكون نادرة قليلة " في الإبل الكثيرة .

وفى الحطب نلمح فى خطبة الحجاج فى أهل العراق ، كلمات مستوحاةً من الإبل ، إذ يقول فى بعض القول : « أماً والله لألحونكم لحو العصا ، ولأضربنّكم ضرب غرائب الإبل » .

ويقول فى خطبة دير الجماجم : «إذ وليَّيتم كالإبل الشوارد إلى أوطانها ، النوازع إلى أعطانها » .

وفى أغراض الشعر المختلفة كان للابل نصيب كبير . ولعل فى وصف طرّقة فى معلقته للناقة فى نحو ثلاثين بيتاً ، أى فى نحو ثلث معلقته ، شاهداً ينبى عن إيغال العرب وعنايتهم العجيبة بالأخيلة والصور التى تتعلق بالإبل وتناول أعضائها بالتصوير الدقيق ، ومعلقة طرفة من الشهرة بحيث لا مجمل فى هذا الحديث الموجز أن نذكر نماذج منها فى هذا الصدد . وليت شعرى إذا عمد طرفة إلى صفة إنسان أو إنسانة أكان يستغرق قوله مثل هذا العدد من الأبيات ؟ إ

و فى فن المديح لم يكن للشاعر العربي القديم مندوحة "عن أن يصف الناقة

التي أمضى عليها الرحلة إلى المملوح . وفى شعر الأعشى والنابغة من ذلك نماذج كثيرة معروفة .

وكان العرب يؤثرون الناقة على الجمل فى أسفارهم ، لأن الناقة بطبيعتها ميطواعة سليسة القياد ، وكانوا يستغلظون البعير ولا سيما فى السير الطويل ، لصلابة جسمه وصلابة سيره ، ومن شواهد ذلك ما رواه ابن إسحاق من قول أبى جهل لعيباً ش ن أبى ربيعة ، وهما فى سفرهما : « والله يا أخى لقد استغلظت بعبرى هذا ، أفلا تُعْقبني على ناقتك هذه » .

أمّا نساوًهم فكن يُحمَّلن على الجمال ، لأن السَّوق بهن محتاج إلى الرفق ، فلا تلائمهن سرعة النوق الهَوجاء ، وكان الجمل أثبت وأضبط سيراً فخصوهن بذلك حرصاً عليهن ، وهذا هو سر قول امرئ القيس :

تقول وقد مال الغبيط بنا معاً

عقرت (بعري) بالمرأ القيسفانزل

حيث قال (بعيرى) ولم يقل ﴿ نَاقَتَى ﴾ .

و دخلت الإبل فى الهجاء كما دخلت فى المديح ، مهجو أحدهم صاحبه بيسمن إبله ، لأن الإبل لا يظهر سمنها إلا إذا بخل بها صاحبها فمنع لبنها ضمفه وجاره :

لقد سَمينت قعدانُكم آل حذيم

وأحسابكم فى الحى غــــير سِمان

و يهجو أحدهم قبيلة "بأنها لا تستى إبلها إلا بعد انصراف الناس عن ستى إبلهم ، وذلك لضعفها وقلة سطى تها ، وأنها لا تستطيع مدافعة الناس والحروج إلى الصقف الأول ، وذلك قوله :

ولا يَرِدون المـــاءَ إلاَّ عشـــيةً ـ

إذا صدر الوراد عن كل منهل

وفى الغَرَل نجد نماذج تُذكر فيها الإبل، منها قول امرى القيس: تقول وقد مال الغبيط بنا معاً

عقرت بعیری یا امرأ القیس فانزل

فقلت لها : سيرى وأرخيي زمامه

ولا تبعسديني من جنساك المعسلل

ويقول عروة بن حزام مسجّلاً تتضارُبَ ما بين هواه و هوى ناقته ؟ هوى ناقته ؟ هوى ناقتى خلمه وقد الى الهـوى

هوای إمامی لیس خلفی مُعرَّج

وشــوق قلوصى بالغُدوّ يَـمــان ٍ

وفى شعر الحنين نرى عمرو بن كلثوم يعلن أن وجده على رحلة صاحبته ومفارقتيها له فوق وجد الناقة التي فقد ت ولد ها ، فيقول :

فَمَا وَجَدَت كُوجِدَى أُمُّ سَقِب

أضلتـــه فرجعت الحنينـــا

ويقول آخر في ذكر حنينه وحنين ناقته :

وحَنَّت ناقتي طربــاً وشــوقاً

إلى من بالحنين تشوقيني

ويقول آخر فى ذكر حنين ناقته ، وهو بلا ريب إشارة إلى حنينه هو أيضاً :

تَحين إلى أهل الحجـــاز صبابة ً وقد بنت من أهــل الحجــاز قرينها

فيآ ربّ أطلق قيدّها وجريرَهـــــا

فقد راع أهل المسجدين حنينُها

هذا قل من كثر ، وصورة مصغرة نلمح بها أثر هذا الحيوان فى لغة العرب ، وهو أثر خالد سيبتى بقاء الدهر ، ما دامت الدنيا ، وما دامت الصحراء ؛ ولن يمحوه عجيج السيارات ولا أزيز الطائرات .

عِلْمُرِينَّ المُحْمَوَّ الرونَّ جامعة الكويت

# الفصح بين اللفة والتاريخ(\*)

الفصح كلمة براقة ، هي في ظاهرها عربية النسج ، جارية على الوزن العَرَبي، تنثر بين مثات الألفاظ العربية وآلافها فلا نحس لها بغرابة ، ولاتشعر بريبة في عروبتها وأصالتها . ذلك لأن مادة (ف ص ح) من المواد الأصيلة الواسعة الاشتقاق .

فنها: الفصاحة، والإفصاح، والتفاصح، والفصيح من الناس، ومن الدواب ومن الألبان. وأفصح الصبح، وأفصح القمر، وأفصحت الشاة، وفتصحك. الصبح. وكذلك « الفيصح» بمعنى اليوم الذي لا قُرَّ فيه.

وأصل معنى المادة ، كما يقول ابن فارس فى مقاييس اللغة : أن يدل على خلوص فى الشيء ونقاء من الثوب . من ذلك النسان الفصيح : الطليق . والكلام الفصيح : العربي . وأفصح اللبن : سكنت رغوته . والرجل : تكلم بالعربية ... وفصح : حادت لغته حتى لا يلحن . وأفصح الصبح : بدا ضووه .

وهذا كله لا يترك مجالاً لدخول هذا الفصح في نسيج المادة العربية ، التي قد ترفض هذا الخيط . وهذا هو الإحساس الصادق الذي جعل ابن فارس ، وهو من هو ، يقول في هذه المادة « ومما ليس من هذا الباب : الفصح : عيد النصارى » .

وهذا مما يسمو بقدر أن فارس ، ويدل على عمق نظرته ، التي قد يستهين بها بعض الباحثين ، فإحساسه هذا الذي انفرد به من بين اللغويين جميعاً ، يسجل له صفة العملاق في الإدراك اللغوى والإحساس الدلالي .

<sup>(</sup>ه) اللهورة ٢٢ ج ١٠ المنجمع محاضر الجلسات ص ٣٤٧ سنة ٣٩٧٧م.

وقد كنت على موعد من تحقيق هذه الكلمة وتأصيلها منذ ست وثلاثين سنة على وجه التحديد ، وأنا بصدد تحقيق الجزء الرابع من كتاب الحيوان للحاحظ حيث وردت كلمة «الفصح» في الصفحة ٤٣٢ إذ أثبت أنها ليست عربية ، وقلت إنها معربة عن العبرية (١) من كلمة «ييسح».

وهو تحقيق غاب أمره عن علماء اللغة وأصحاب المعجمات قاطبة . وذلك بتتبعى لقدر كبير من أمهاتها وأصولها ، تتبعاً تاريخياً يمتد من عهد ابن السكيت المتوفى سنة ٢٤٤ إلى سنة ١٣٦٠ ؛ فإنتى لم أجد من نص على أنها معربة .

جاء فى إصلاح المنطق<sup>(٢)</sup> ما نصه : « وهو فصح النصارى ، إذا أكلوا اللحم وأفطروا » . ذكر هذا فى باب المكسور مما فتحته العامة أو ضمته .

أما ابن درید المتوی سنة ( ۳۲۱) فیقول: والفصح: عید النصاری، وقد عرفته العرب و تکامت به . وقد أفصح النصاری، إذا دنا فصحهم. و يقصد بقوله: « عرفته العرب » أن الكلمة قديمة ليست بمستحدثة . واستشهد ابن درید لذلك ببیت حسان الذي یقول فیه:

ن سراعاً أكلَّة المرجان (٣)

والفارابي (۳۵۰) في معجمه «ديوان الأدب ۱: ۱۷۹ يقول: «وهو فصح النصاري» ، لا يزيد على هذا ولا ينقص .

وأما الأزهرى (٣٧٠) فليس في معجمه تهذيب اللغة ٤ / ٢٥٣ إلا ما نقل حن الليث : «الفصح فطر النصاري » .

<sup>(</sup>١) الحيوان للحاحط ۽ : ٤٤٩ .

<sup>(</sup>٢) إصلاح المنطق ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) جمهرة ابن دريد ٢ : ١٦٣ .

ثم نمشى ربع قرن إلى أن ندرك ان فارس ( ٣٩٥) يقول فى مقاييس اللغة : « ومما ليس من هذا الباب – يعنى الاشتقاق السائد للمادة – الفصح عيد النصارى ، يقال أفصحوا : جاء فصحهم » .

والجوهرى المتوفى بعد ان فارس بسنة واحدة أى (٣٩٦) وهو اللغوى المعروف بالدقة والتوثيق ، يقول فى الصحاح : « والفصح بالكسر : عيد للنصارى ، وذلك إذا أكلوا اللحم وأفطروا . وأفصح النصارى ، إذا جاء فصحهم » .

ويطل علينا من بعد ذلك الإمام محمود بن عمر الزمخشرى ( ٥٣٨ ) فى أساس البلاغة لينغم بنغمة جديدة لا تخرج عن نطاق اللحن الأول فيما يخص جوهر الكلمة ، وهو قوله : « وجاء فصح النصارى ، أى يوم ُ بروزهم إلى معلّميدهم » .

لكنه يزيد على ما قاله من سبقوه ، قوله : « وهذا مَفَصحهم ، أى مكان بروزهم . قال ابن هرمة :

نصاری تأجل فی منفصصے بیداء فی یسوم سیملاجها<sup>(۱)</sup>

تأجَّل : تصير آجالاً ، أى جماعات . ويوم السملاج : يوم الفطر ثم قال : « وأفصحوا : عيدوا » .

ثم تخطو خطوة واسعة إلى وفيات سنة ٧١١ فنجد ابن منظور فى لسان العرب يردد ما ذكره الجوهرى من قبل فيقول : « والفصح بالكسر : فطر النصارى ، وهو عبد لهم » .

<sup>(</sup>١) لم يرد هذا البيت في ديوان ابن هرمة من تحقيق محمد جبار العيبد.

وأفصحوا : جاء فصحهم ، وهو إذا أفطروا وأكلوا اللحم » .

وفى وفيات سنة ٧٧٠ نلقى الإمام الفينُّوى صاحب المصباح يقول ما نصه: « فصح النصارى مثل الفيطر وزناً ومعنى ، وهو الذى يأكلون فيه اللحم بعد الصيام » . لا يردد فى هذا التفسير اللغوى إلا ما ذكره السابقون الأولون ، وإن كان قد ذكر لمعرفة وقته مقاييس حسابية دقيقة ، وضوابط منظومة وغير منظومة لصوم النصارى وإفطارهم . منها قوله :

إذا ما انقضي ست وعشرون ليلة

لشهرٍ هلالي شُباط به يسرى

فخذ يوم الاثنين الذي هو بعده

يكن مُبتدا صَوم النصارى مقرّرا

و نمضى نحو نصف قرن إلى صاحب القاموس ( – ۸۱۷ ) لنستمع إليه و هو بقول فى تفسير كلمة أفصح : « و النصارى – أى أفصح النصارى – جاء فصحهم ، بالكسر ، أى عييدهم » .

أما شارح القاموس الزبيدى ( – ١٢٠٥ ) فيعلق على ذلك بقوله: ه وهو نوروزهم ومعتّبدهم ع. صواب هذا: وهو يوم بروزهم إلى معيدهم التي وردت في نص الزمخشرى. ثم يقول الزبيدى: « وهو إذا أفطروا وأكلوا اللحم ».

وأما صاحب معيار اللغة . وهو ميرزا محمد على الشيرازى الذى فرغ من تأليف معجمه سنة ١٣٧٣ فإنه لا يحرج فى كلامه هنا عما ذكره صاحب القاموس .

وننتقل بعد هذا إلى الكتب المختصة بالتعريب كالمعرب للجواليتي ( • 50 القرن الحادى عشر ) القرن الحادى عشر )

والألفاظ الفارسية لأدى شير ( ١٣٣٣ – ١٩١٦ القرن الرابع عشر ) فلا نجد شيئاً منها يعرض لذكره أو يحوم حول حماه ، وهذا يعد اعترافاً ضمنياً بعروبة هذه الكلمة وأنها أصيلة في اللغة العربية ، غير مستعارة ولا مجتلبة .

وأما « استنجاس » فى معجمه فقد جعل هذه الكلمة من الكلمات المنقولة إلى الفارسية من العربية ورمز لها بالرمز : A .

وهذا كله ما دفعنى أن أكشف عن حقيقة هذه الكلمة ، وأن أستعلن أصلها للمرة الأولى في حياتها .

والنتيجة التى أدانى إليها البحث هى أن الكلمة عبرية الأصل ، دخلت فى العربية منذ عهد سحيق ، باستيطان اليهود ومن تبعهم فى الجزيرة العربية ، وممارستهم شعائرهم الدينية فى أرجائها ما بهن العراق والحجاز .

فحسان بن ثابت الأنصارى ، الذى عاش فى الجاهلية ستين سنة وفى الإسلام ستين مثلها يقول فى قصيدة يمدح بها الملك الغسانى النصرائى جَمَلةً ابن الأمهم ، آخر ملوك آل جفنة بالشام (ديوانه ٤١٥).

قد دنا الفصح فالولائد ينظم

ــن سراعاً أكِللَّة المَرجــــان

يجتندين الجداديّ في نُقب الرّيد

ـط عليها متجاسد الكتّــان

ثم يقول:

ذاك مغنى من آل جفنة في الدهب

ر وحقُّ تَعاقُـب الأزمــــان ِ

يعنى أنَّ ولائدهم إذا اتترب هذا العيد شغلن أنفسهن فى الإسراع بنظم الأكاليل ، وهى العصائب المزينة بالجواهر . . والمرجان هو هذا الجوهر

الأحمر المعروف ، أو هو صغار اللؤلؤ ، كما حققه ان برى . يجتنين الجادي : أى الزعفران ، فكأنهن قد الجادي : أى الزعفران ، فكأنهن قد اجتنبينه أ. والربط هنا : الثياب اللينة الرقيقة البيض . والمجاسد : القمصان ينعث ثيابهن .

والبيت الأول من هذه المقطوعة : « قد دنا الفصح » هو الشاهد الوحيد الذي تمخضت عنه معاجم اللغة المشهورة المنشورة .

ولكنى بالبحث وجدت شواهد أخرى للفصح فى خارج نطاق المعاجم أسجلها فيما يقول : يقول عدى بن زيد ، أشهر شعواء النصرانية فى الجاهلية (ديوانه ١١٧) :

بكروا على بسُحرة فصبَحْتُهُم،

بإناء ذي كرم كقعب الحالسب

بزجاجة مِل، اليدين كأنَّها

قنديلُ فيصح في كنيسة راهــــب

ويقول أيضاً (ديوانه ١١٨) :

دُميــة شافهــا رجال ٌ نصــارَى

يوم فيصح بمساء كَنْنْ مُسللاً

شافها : طلاها وجَّلاها . والكنز : الذهب .

والنمر بن تولب ، الشاعر المخضرم المعتَّمر الذي أدرك الإسلام فأسلم وحسَّن إسلامه ، كما يقولون ، ونزل البصرة ، ينشد له سيبويه في كتابه ( ٢ : ٢٩ ــ ٣ : ٢٥٥ ) .

صدت كما صد عما لا عل ليسه

سافى نَصارى قُبيلَ الفيصْح صوّامِ

والبيت فى ديوان النمر من تحقيق نورى القيسى ص ١١٤ برواية «قوَّام». وهو يصف ناقة عَرَضَ عليها الماء فعافتَتْه.

ویقول اِبراهیم بن هَـَرْمَة ، من مخضری الدولتین ، وهو آخر من محتج بشعره کما فی الخزانة (۱:۸–۱:۵ بولاق). یقول مُطلِقاً لفظ دالمفصّح » علی المکان الذی نخرج إلیه النصاری فی عید الفصح :

نصاری تأجـــل فی منف صـــح

ببيداء في يروم سملاجهسسا

وقد انفرد الزمخشرى فى أساس البلاغة بهذا الشاهد الذى لم أعثر عليه فى ديوان ابن هرمة المنشور حديثاً ، فقد فات ناشرَه الفاضل.

أما كيف تسرَّبت هذه الكلمة في خَفَاء إلى لغتنا العربية فإن البحث التاريخي سوف نهتدي به إلى هذا السر.

كان مفتاحُ اهتدائى إلى تحقيق هذه الكلمة ما ذا من معنى ديني ومناسبات دينية ترتبط بالصيام و الإفطار عند المسيحين ، وليس فى المعجمات العربية ما يشير إلى أصل ديني غير الأصل المسيحي ، فلم تعرف هذه المعجمات عيد اليهود ، لكن كتب التاريخ والأدب تلتى ضوءاً على الفصح اليهودى .

ولعل أقدم من ذكر الفصح اليهودى من المؤرخين العلامة المسعودى المتوفى سنة ٣٤٥ : ذكر فى كتابه التنبيه والإشراف (١) فصح اليهود وفصح النصارى .

ونص على أن السنهودس الأول بمدينة نيقية <sup>(٢)</sup> من بلاد الروم ، اتفقوا

<sup>(</sup>١) التنبيه و الإشراف ١٠٨ ، ١٢٣

<sup>(</sup>٢) من أعمال اسطنبول على البر الشرق اجتمع بها آباء الملة المسيحية وكانوا ثلمَّائة وتمان عشر أباً يزعمون أن المسبح عليه السلام كان معهم في هذا الحجمع ، ياقوت .

على أن يكون فصح النصارى يوم الأحد الذى يكون بعد فصح اليهود ، وألا يكون فصح اليهود مع فصح النصارى ».

وقد تكفل الآلوسي في بلوغ الأرب 1: ٣٦١ بذكر أعياد اليهود الخمسة نقلاً عن شهاب الدين الحموى في كتابه عجائب المخلوقات ، وهذا الكتاب ومؤلفه غير كتاب عجائب المخلوقات المتداول من تأليف زكريا ابن محمد القزويي . فذكر من أعيادهم « عيد الفصح » الذي يسمى أيضاً « عيد الفطير » أي الحير الذي لم يحتمر . وهو محرم عليهم أن يأكلوا فيه الحيز الحمر .

وبرجوعى إلى النسخة المترجمة من العهد القديم ، وجدت أول خيط لهذه الكلمة فى سفر الخروج ( الإصحاح الثانى عشر العدد ــ ٢٧ ) : « إنكم تقولون : هى ذبيحة فصح للرّب الذي عَبَرَ عن بيوت بنى إسرائيل فى مصر لمّا ضرب المصرين وحُليّص بيوتنا » .

ورجعت إلى النسخة العبرية من سفر الحروج ، فوجدت المقابل لكلمة الفصح هو : « بيساح » كما أن المقابل لكلمة عبر هو « باساح » : فكلمة الفصح عبربة النّسج ، واشتقاقها فيها من باساح بمعنى عبّر :

وقصة العبور هذه يوضحها ما ورد فى سفر الحروج ، من أن الصراع الذى نسَجمَ بين فرعون مصر وموسى عليه السلام حينما أراد أن يُنقذ بنى إسرائيل من سوء العذاب ، أو أن يحمل فرعون على الإيمان بالله فى تسع آيات إلى فرعون وقومه ، وهى : العصا ، واليد البيضاء من غير سوء ، وانحلال عُقدة لسانه . وهذه الآيات الثلاث لم يهتز لها فرعون بل سخر منها . أخرى عانى منها فرعون وقومه دون الإسرائيليين ، وهى :

الطوفان والجراد، والقمل، والضفادع، والدم. وقد تكفلت كتب التفسير بتبيانها في تفسير الآية ١٢٣ من سورة الأعراف.

كما يقدم لنا سفر الحروج مراحل هذا الصراع مفصَّلة ، بدءاً من استجابة موسى عليه السلام للإسرائيلي الذي استغاثه على الذي من عدّوه، وهو المصرئُ الذي وكزه موسى من بعد فقضى عليه ، وانتهاء بخروج بني إسرائيل وتعقُّب فرعون وجنوده لهم في اليّم بعد نجاتهم وإيمانه في الخطة الأخيرة حين أدركه الغرق ، في الوقت الذي تمتّ وتحققت فيه الآية التاسعة لموسى عليه السلام ، وهي انفلاق البحر لعبور موسى وقومه . كل هذا مفصل في اثني عشر إصحاحاً في سفر الحروح من التوراة المشتمل على أربعين إصحاحاً

والذى يعنينا هنا هو تاريخ هذا العيد وتقاليده عند الإسرائيليين ، ثم امتداده إلى المسيحية من بعد إلى يومنا هذا .

ويبدأ دخول بنى إسرائيل إلى مصر بدخول يوسف عليه السلام مع السيارة ، وهى القافلة التّجارية المحملة بالبضائع ، فى منطلقها من أرض كنعان إلى مصر . حملت السيارة معها يوسف ، وباعته فى مصر بثمن بخس دراهم معدودة ، لرئيس شرطة فرعون ، فوطيفار الخصي . فأظهر يوسف من النجابة ومن صدق تعبيره لرويا الفتيكين اللذين سنجنا معه بعد مؤامرة امرأة العزيز ، ما حدا بفرعون أن يستدعيه لتعبير روياه فى البقرات والسنابل ، فيعبر يوسف عليه السلام هذه الرويا أصدق تعير ، ويمكن له فرعون فى بلاطه و يجعله على خزائن الأرض . وتأتى أعوام المحاعة ، وهى مجاعة عالمية كانت دفعت إخوة يوسف إلى أن بهاجروا إلى مصر طلباً للقمح .

وقد ظهرت حكمة يوسف وتجلى حسن تدبيره في معالجة هذه الأزمة التي أخذت بمخندً العالم، فأعطاهم يوسف كفايتهم من القمح وطالبهم بإحضار

أخيه ، وعادوا إلى أبيهم وقصوا عليه القيصص ، ثم رجعوا إلى يوسف ومعهم بنيامين ، وكانت قصة الصاع واحتجاز بنيامين ، ثم عودتهم بقميص يوسف إلى يعقوب الذى نقلوا إليه دعوة فرعون له ولنسله للإقامة فى مصر إكراماً ليوسف ، فاستجاب يعقوب وهاجر مع أبنائه وعشيرته إلى مصر ، واستسر هم المقام فيها ٤٣٠ سنة كان بعدها خروج بنى إسرائيل من مصر فيراراً من العذاب « يقتلون أبناءكم ويستحيون نساءكم » خروجاً إلى الأرض التى تفيض لبناً وعسلاً .

وتشير التوراة فى الأصحاح الأول من سفر الحروج إلى أن الدافع إلى هذا التقتيل للأبناء الذكور والسكوت عن الإناث ، إنما كان منشؤه خشية المصريين من تزايد عدد الإسرائيليين فى أرض مصر واحتمال انضمامهم إلى صفوف أعداء فرعون حين تطرأ ظروف تدعو إلى الحرب.

وقى الإصحاح الأول من سفر الحروج: «ثم قام ملك جديد فى أرض لم يكن يعرف يوسف – أى فرعون غير الذى كان على عهد يوسف – فقال لشعبه: هو ذا بنو إسرائيل شعب أكثر وأعظم مناً. هلم تحتال لهم لئلا ينموا فيكون إذا حدثت حرب أنهم ينضمون إلى أعدائنا ومحاربوننا .. فاستعبد المصريون بنى إسرائيل بعنف ومردوا حياتهم بعبودية قاسية ، فى الطين وفى كل عمل فى الحقل ...

و نعود إلى قصة أنواع العذاب الإلهى التى عانى منها المصريون ، وكان آخرها ما تشير إليه التوراة فى السفر الثانى عشر من الحروج ، وهو الضربة الأخيرة من العذاب ، التى نجم عنها موت كل بكر فى أرض مصر ، من بكر فرعون الجالس على كرسيه إلى بكر الأسير الذى فى السجن ، وكل بكر بيمة . « وكان صراخ عظم فى مصر لأنه لم يكن بيت ليس فيه ميت . وهذا هو النّر جز الذى أشار إليه القرآن الكريم .

ويذكر أبو حيان فى تفسيره ٤ : ٤٧٣ أنه مات من المصريين فى ليلة واحدة سبعون ألف قبطى . وهذا ما دعا فرعون إلى أن يبأس من مناهضة العبر انيين ، وأن يبادر بدعوة موسى وهارون بالليل قائلاً : « اخرجوا من شعبى أنتما وبنو إسرائيل جميعاً » « سمح لهم بالحروج من أرض مصر إلى الأرض التى تفيض لبناً وعسلاً ».

وهذه هي الأمنية التي كان يتطلع إليها بنو إسرائيل .

فكان من التدبير الذى سبق هذه الضربة حسب نصوص التوراة: أن موسى عليه السلام أمر بنى إسرائيل قبل ليلة العذاب أن تعد كل أسرة منهم للفصح فى اليوم العاشر من شهر أبيب شاة صيحة ذكراً ابن سنة: « تأخذونه من الخرفان أو من المواعز . ويكون عندكم تحت الحفظ إلى اليوم الرابع عشر من هذا الشهر » ( الأصحاح الثاني عشر ) وأمرهم بذبح الفصح فى عشية ذاك اليوم ، وأن يأخذوا من الدم و يجعلوه على القائمتين والعتبة العليا فى البيوت التى يأكلون الفصح فيها وهم على أهبة الاستعداد . « أحذيتكم فى أرجلكم ، وتأكلون بعجلة » .

فهذا الدم الذي 'طليت به أبواب بيوتهم جعل علامة واضحة ليعبر العذاب عنهم إلى بيوت المصريين . وهو ما أشرت إليه من قبل في كلمة « بيسح » العبرية التي ترد بمعنى العبور ، أو القفز ، كما ترد بمعنى اللبيحة التي يضحى بها في عيد العبور أو عيد الفصح . .

وتقلر التوراة عدد الذين خرجوا من مصر بستمائة ألف ماش من الرجال عدا الأولاد ، وصعد معهم لفيف من الغنم والبقر ، مواش وافرة جداً . وخبزوا العجين الذي أخرجوه من مصر ملة فطيراً إذ لم تكن هناك فرصة لاختماره ، لأنهم طردوا من مصر على عجل ، فلم يستطيعوا تهيئة الزاد المعتاد ... وهذا هو السر في أن الإسرائيليين في هذا العيد محرم عليهم أن يأكلوا الحبز الحمر ، احتفاظاً بالذكري لتلك الحال التي خرجوا عليها .

أما موعد هذا العيد فهو سبعة أيام تبدأ من مساء الرابع عشر من أبيب حينما يكتمل البدر منبراً وضاء، إلى مساء الحادى والعشرين منه. وفي الليلة الأولى يذبح الفصح، في تقاليد معينة مشدد تكفلت بها التوراة يأكلون قياماً لابسين نعالهم، وعصيهم في أيدبهم، ويسرعون في تناول الطعام مشوياً لا تأكلوا منه نيئاً أو طبيخاً مطبوخاً بالماء بل مشوياً بالنار، رأسه مع أكارعه وجوفه، ولا تبقوا منه إلى الصباح. والباقي منه إلى الصباح تحرقونه بالنار».

ويعتقد اليهود أن النبي إيليا لم يمت ، بل هبت ريح عاصفة ورفعته إلى السماء ، وسينزل إلى الأرض لحلاصهم ، في أول ليلة من ليالى العيد ، فهم يتركون له مكاناً خالياً على المائدة ويخصصون له كأساً مملوءة بالنبيذ الذي يتولى رب الأسرة صبه في كئوس أفرادها وتقضى التقاليد عندهم أن يتولى أصغر أبناء الأسرة ملاحظة باب الحجرة ، يفتحه قليلاً فلعل النبي يكون واقفاً خلف الباب متهيئاً للدخول . . وإن كان يبدو أن هذا التفكير نابع من شدة الحرص اليهودي .

ومن عجب أن اللغويين العرب لا يعرفون الفصح إلاّ عيداً للنصارى . مع أنه في أساسه وأصله عيد لليهود. فما العلة في هذا ؟

لقد اهتدیت إلی شیء من السر فی هذا ، وهو أن الفصح الیهودی فی غالب الأمرینه ی بالحج ، فوطنه الغالب أیضاً هو بیت المقدس، فهو عید غیر ظاهر لدی جمهرة المسلمین . هذا بالإضافة إلی الانعزالیة التی محرص علیها الیهود . وأما فصح النصاری فلیس له موطن خاص ، ناهیک بالمیاسرة المسیحیة . لهذا ظهر فصح النصاری ظهوراً وتعارفه العرب ... و فصح النصاری هو عید قیامة المسیح فیما یعتقد النصاری .

والعرب قد شاركوا فى أعياد كثيرة ولا سيما أعياد الفرس كالنيروز والمهرجان .

والنيروز هو أول أيام السنة الفارسية ، وهي سنة شمسية ينتظم معها نظام الزراعة وتحصيل الخراج . فاستعاره العرب في وقت مبكر جداً ينظمون به تحصيل الخراج .

وقبلهم استعاره المصريون منذ عهد دارا – فيما ذكره بعض المؤرخين (۱) – استعاروه لرأس سنتهم الزراعية في شهر توت، كما استعاروا بعض رسومه و تقاليده التي ظلت ممتدة إلى عصر القلقشندي .

وكذلك المهرجان الذى يقع فى اليوم السادس عشر من مهرماه المقابل لشهر أكتوبر الرومى فى زمان الشتاء . يذكر المسعودى فى التنبيه والإشراف ص ١٨٤ أن بينه وبين النوروز ستة أشهر ونصفاً ، تكون أياماً مائة وخمسة وتسعن يوماً .

وكتب الأدب العربي حافلة بالأخبار والأشعار التي قيلت في هذين العيدين.

كما أن كتاب التحف والهدايا للخالديين مفعم بالنصوص المتضمنة لهدايا النبروز والمهرجان ،

ومن الأعياد التي شارك فيها العرب غيرهم عيد عاشوراء الذي يوافق العاشر من المحرم ، يزعم القزويني أنه عيد مشترك بين جميع الملل فيقول في عجائب المخلوقات ص ٦٦ : لأنه تاب الله فيه على آدم عليه السلام ، واستوت السفينة على الجودي ، وولد الخليل وموسى وعيسى عليهم السلام ، وبردت النار على إبراهيم ، ورفع العذاب عن قوم يونس ، وكشف ضر أيوب ، وردد على يعتوب بصره ، وأخرج يوسف من الجب ، وأعطى سلبمان وردد على يعتوب بصره ، وأخرج يوسف من الجب ، وأعطى سلبمان

<sup>(</sup>١) كتاب النوروز للدكتور فؤاد عبد المعطى الصياد .

مُلکَه ، وأجيب زكريا حين استوهب يحيى ، وهو يوم الزينة الذي غلب فيه موسى السحرة » .

ولا ريب أن هذه المزاعم لا تستند إلى أساس ، ولكن الثابت المعتمد ما روى فى الأحاديث الصحيحة : أن النبى صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة وجد بهودها يصومون عاشوراء فقال ما هذا ؟ قالوا : هذا يوم صالح ، هذا يوم نجتًى الله بنى إسرائيل من عد وهم ، فصامه موسى .

فقال صلى الله عليه وسلم : « فأنا أحق بموسى منكم » فصامه .

أخرجه البخارى فى كتابى الصوم والأنبياء، كما أخرجه مسلم . وأبو داود ، والنسائى ، وان ماجه ": أربعتُهم فى كتاب الصوم (١) .

و من مظاهر المشاركة فى الأعياد ما نراه إلى اليوم من مشاركة المسلمين لإخوانهم المسيحيين فى الاحتفال بعيد مولد المسيح عليه السلام ، بل يكاد المترفون من المسلمين يسبقونهم فى ذلك .

ومن أعجب ما عبرت عليه فى كتاب التحف والهدايا للخالديين نص ً يدل على مشاركة المسلمين قديماً لإخوائهم المسيحيين فى الاحتفال بهذا العيد، وهو ما كتب به الحسين بن الضحاك إلى أحمد بن يوسف الكاتب وزير المأمون ، كتب إليه يستهديه شمعاً ليستصبح به ليلة َ هذا العيد ، كتب يقول :

وليلة ميكلاد عيسي المسي

حح قد طالبتني بميثاقهـــا

«هــــنى قـــدورى عـــلى نارهــا

و فاكهـــــي مـــــــــــاء أطباقهــــــــا

<sup>(</sup>١) انظر الحديث وتخريجه في الألف المختارة لكاثب هذا البحث – الحديث ٢٠٦.

وبنت الدِّنان فقـــد أبــرزت

مسن الحسلر تُجُلِّي لعشاقها

فكن مهدياً لى ، فدتك النفوس ،

فجنودك ممسك أرماقها

نظائر صُفراً غدت فتنية

بلطف أناميل حُدّاقهي

ومثــلَ الأفاعـــــى إذا ألهبت

وللــــرُّوم زُرقــــة أحداقهـــ

ولم أر من قبلها أنفس\_\_\_اً

تذيب الجسوم بإحراقهــــــ

وإنْ مرضت لم يكـــن بْرُوْها

بشيء سوى ضرب أعناقهـــــا

وأما بعد فعسى أن أكون قد أفصحت عن الفصح ، وأظهرت عماحة لغتنا الحبيبة حين يطرقها ضيفٌ نقى الوجه سليم الإهاب . فتحتازه إلى ساحتها ، وتضمُّه إلى عبرتها .

و تکسر م جار نسا ما دام فینسسسا

وتتبعيب الكرامية حيث مبالا

# الدعوة للصلاة ٠٠ في أذان المؤذنين

كتاب مفتوح إلى وزير الأوقاف

السيد الجليل وزير الأوقاف المحترم :

سلام الله عليكم ورحمته وبركاته

و بعد . . فإنى أكتب إليك هذا إثر سماعي لأصوات جماعة من المؤذنين في هدأة الفجر ، حاولت أن ألتقط صواب الآذان من بينهم فلم أحظ بطائل .

وجدتهم جميعاً يدعون إلى الصلاة فى صوت واضح ، ولحن غير مستساغ ، وقد ألفنا أن نسمع منهم هذا اللحن ، لايكاد يسلم منه واحد من صغار المؤذنين أو كبارهم . وهو لحن خنى يمر على الآذان مرور أخاطفاً ، بوضوح تارة ، ويخفاء فى أكثر الأمر .

وليس هذا من أخطائنا المحلية فحسب ، فإنى قد سمعته كما سمعه غيرى في كثير من الأقطار الإسلامية التي زرتها .

إن العبارة الدينية التي يطلب بها الإقبال على الصلاة ، والتي هي لب الأذان هي عبارة : «حيّ على الصلاة حيّ على الصلاة، حيّ على الفلاح حيّ على انفلاح » وهذه العبارة ليست أمراً بإصدار التحية إلى الصلاة وإلى الفلاح كما يفهمها الجمهرة العظمي من الناس أو من المؤذنين ، فإن هذا فهم خاطئ لم يأت به كتاب أو سنة .

<sup>(</sup>ه) نشر ت بصحيفة الأخبار بتاريخ ٢/١/٢ م

وأريد أن أوضح كما تعلم أن كلمة «حى » الني وردت مأثورة فى شعار الأذان إنما هى مفتوحة الياء المشددة كما تقضى به نصوص كتب الحديث الستة وغيرها ، وكتب اللغة جميعاً ولا سيما كتب لغة الحديث، بالإجماع .

وليست فعلاً من أفعال الأمر كما يتبادر لغير العارفين ، بل هي كما يةول اللغويون والنحاة اسم فعل أمر ، خاضعة للبناء على الفتح ، ومثلها في فلك مثل كلمة «هلم » التي هي كذلك اسم فعل أمر خاضع للبناء على الفتح لا مجوز غيره.

وإذن فنطقها بكسر الياء كسراً ظاهراً أو كسراً خفياً ، كما هو المعهود والمسموع فى نطق المؤذنين ، يعد مخالفة شنيعة ، ولحنا غير مقبول لأنه يغير المقصود من معنى الكلمة التي إنما يراد بها الدعوة اللطيفة الفصيحة إلى الإقبال على أداء هذه الشعيرة الدينية ، وليست من قبيل طلب أداء التحية للصلاة أو للفلاح في شيء .

قال ابن الأثير فى النهاية : « وفى حديث الأذان : حيّ على الصلاة حيّ على الفلاح ، أى هلموا إليها وأقبلوا وتعالوا مسرعين » .

ومثله في سائر المعاجم .

لهذا أتوجه إليك مشاركاً لك فى وجوب إسداء النصح بصورة حازمة إلى السادة القائمين بشعيرة الأذان أن يتوخوا صواب الانجة وصواب الأداء ، بأن يظهروا فتحة الياء المشددة فى «حيّ » إظهاراً صريحاً واضحاً ، جرياً على ما كان عليه السلف الصالح من الحرص على سلامة اللغة العربية ، لغة الكتاب ، .

و لنا أمل أن يذاع هذا التنبيه إذاعة مكتوبة عامة شاملة .

وبحكم منصبكم الرسمى فى الوزارة نأمل كذلك أن تتكرموا بالاتصال بالسادة زملائكم فى جميع الأقطار الإسلامية ليقوموا بمثل ما ستقومون به خدمة خالصة للدين ، وللغة الكتاب الكريم .

والله يحفظكم ويكلؤكم بعنايته .

عِلْرَتِهُمُ مُوهَارُونَ الأمين العام لمجمع اللغة العربية

# اللغة العربية صراع للعجمة ـ وفوز في المعركة(\*)

إن التفاوّل الذي تسرى نشوته اليوم في أنصار اللغة الفصيحة وحركات التطهير التي تنبعث من كل صوب ، تبغى القضاء على تلك الفوضى التي أصابت لغتنا الكريمة لمما يبشر بازدهار الفصحي وتفوقها على العامية .

لقد كنا لسنوات مضت يستحى منا المتكلم أن يدخل القاف العربية في تضاعيف كلامه ، وهو إن تجاسر مرة ، وجهت إليه سهام السخرية ، ولكنه اليوم ينطق بها فخوراً ، وجرت القاف اليوم أيضاً على ألسنة الكريمات فز دمها جمالاً ، و اقترب حينُ القضاء على تلك العجمة الساخرة.

ومبلغ الظن أن لغة لم تصب بمثل ما منيت به اللغة العربية في مصر ، من تطفل العناصر الغريبة عليها ، فتجد اللفظ التركي إلى المصرى واليوناني ، إلى الإيطالي والفرنسي والإنجليزي والفارسي والأسباني والفينيقي ، وبعض اللهجات العربية الوضيعة .

ومرجع ذلك - فيما يظهر - إلى اضطراب حبل السياسة في تلك العصور الغابرة ، وتواتر الغزوات والهجرات الطامعة في خصب مصر ونعيمها .

وقد كان داء العجمة مستفحلاً فيما مضى ، إذ لم تكن هناك وسائل جدية لمقاومته ، فلم يكن له بد من أن يستطير وينشر ظله الثقيل في كل مكان

<sup>(</sup>ه) أول مقال منشور للمؤلف ، ظهر بصحيفة الأهرام بتاريخ ٢٢ من مايو سنة ١٩٣٥ ، أي منذ ٥٣ سنة . ولا سيا استعال أي منذ ٥٣ سنة . ولا سيا استعال القاف ومعالجة كثير من الصحف للأخطاء الشائدة ، كما أن بالمقال تحية مبكرة لمجمع اللغة العربية في بدد لشأت سنة ١٩٣٤م .

محل به ، وأضف إلى ذلك ما طبع عليه المصرى من كرم وتسامح ، ولين جانب ، أطمع فيه ضيفه فألقى بأحمال لغته فى تلك الساحة الكريمة ، ثم أبى أن يرحل مها!

آما الآن فهناك وسائل تتعاون جميعاً على تلك المقاومة ، وتبدو لنا فى تلك المداوس العامة المنتشرة فى أرجاء القطر . وهى لو جرت على النمط القويم فى معالجة ودائعها لنهض جيل يدور اسانه بلهجة طاهرة ، ومنطق سلم ، ولكن أمام المدرسة عقبات كأداء ، أهمها البيت .

فلغة البيت لها تأثيرها القوى في أعصاب أطفالنا وفتياتنا ، والبيت هو المعهد الأول الذي يثقف فيه الصبي لغته وكلامه . لذلك كان من الواجب الوطني والقوى أن نقضي على هذا المرض بأنفسنا في بيوتنا ، وقد ذهب عصر الظلمة ، ونام أذناب العجمة العاجزون . ومما يؤذن بالنصر أن نرى البيت اليوم يطرح وراء جدرانه كثيراً من تلك الهمهمات المنقرضة ، ليفسح المحال لهذه اللغة الكريمة .

والصحف الدائعة مفخرة من مفاخر جيلنا ، ولها السلطان الأعظم على المتعلمين وتوجيههم نحو الفصحى ، بدعايتها المستمرة ، وقدوتها الصالحة ، وقد خصص بعض منها صفحات محترمة للانتقادات اللغوية ، وهي وإن سارت أحياناً إلى حد الإسراف ، فهي ذات أثر بين في لغة الكاتبين . وقد كانت إلى عهد قريب تسامح في نشر الإعلانات باللغة العامية ، ولكنها اليوم قد أبعدت هذا التسامح ، وأبت عليها كرامتها ان تخط حرفاً عامياً إلا لضرورة قصوى . ومن دواعي الغبطة ان نشهد فلاحنا المصرى ذا الجلباب الأزرق ، قد ضم إليه صيفة يومية أو مجلة مصورة ، وهو لا جرم ، يختلط لسانه بكلمة أو كلمات عما قرأ فينشرها بين عشيرته وذويه ، رسالة طاهرة مباركة .

ودور الخيالة والتمثيل سلاح ، ولكنه اليوم ذو حدين ، ونرجو في

القريب أن يبقى على حد واحد يصرع تلك العجمة بما له من عظيم التأثير والمصريون من أصحاب تلك الدور لهم رقابة من أنفسهم على جهادهم الذى يكلل بالظفر ، أما الأجانب فما على حكومتنا الرشيدة إلا أن تمدهم بتراجمة اختصاصين يعملون على إبعاد تلك المزعجات ، من هذه الأساليب الهلهالة، والتعريب المضحك المبكى ، فإن أعجزها ذلك فلا أقل من أن يكون انتخاب هؤلاء تحت إشرافها ورقابتها.

والمطابع وسيلة فعالة ، وإن ما تقوم به دار الكتب المصرية من إحياء الآثار العربية ، لمجهود مثمر ، لكنه تعوزه السرعة في الإنتاج ، وذلك لا يكون إلا بكثرة الأشخاص العاملين ، والكفيل به أن تزيد وزارة التعليم في مخصصات هذه الدار حتى تضطلع بمهمتها . أما أمر المطابع الأخرى فمن الحطل أن يسند أمرها إلى قوم لا يعرفون الكتابة ، وهم إن عرفوها لم يتجاوز أحدم بمعرفته أن يكتب سند التسلم والتسليم . ذلك شأن معظم أصحابها وإن كان فيهم العالم الجليل ، والأديب الكبير ، والإمام الديني وفيه الضرر كل الضرر من تشويه معالم اللغة وتحريفها بحيث يحتى ذلك على الكثيرين .

فمن المستحسن إذن ألا تسمح الحكومة بإدارة مطبعة إلا لشخص حصل على ثقافة تؤهله لذلك . وكما تجتهد الحكومة في محاربة المشعوذين والمحتالين يجب ألا تأذن بنشر تلك الكتب الوضيعة التي تفسد الخلق قبل أن تفسد اللغة ، وتلك النشرات التي تؤذى السمعة المصرية في الخلق واللغة كذلك .

بقى أمران محدثان : أما أولهما فهو هذا (المذياع) الذى يطالعنا فى كل صباح ومساء بمحاولاته القيمة فى هذا الجهاد اللغوى ، وهو فتح جديد للغة الفصيحة وودنا لو عنى المحاضرون بفحص ألفاظهم وأساليبهم ، فحصاً دقيقاً قبل إلقائها ، فإن من المؤسف حقاً أن نصغى إلى كاتب من أكبر كتابنا ، أو أديب من أشهر أدبائنا فنرى الأخطاء تشيع فى كلامه . وهو هو القدوة المتبوع!

ومن الأمور الواجبة أن تؤلف لجنة فنية دائمة بمحطة الإذاعة ، تكون مهمتها الإشراف على لغة المحاضرات . أما مندوبو الحكومة فمن اليسير أن تختبر محاضراتهم فى إدارة المطبوعات ، وبها من جمهرة الأدباء من لا يستهان بشأنهم . وأما المذيون بالمحطة وهم من صفوة الشبان ، فإنه لا يرضيهم أن يقال عنهم أنهم يخطئون فى الكلام المعتاد .

أما الأمر الثانى فهو ذلك الاتحاد الشرق ، المتمثل في المجمع اللغوى الملكى ، وهو سيف العربية القاطع في تلك المعمعة ، وقائدها البصير ، وهذه تباشير فجره بهلل لها أنصار الفصيحة ، لكن دعايته إلى الآن لم تتجاوز إصدار الجزء الأول من مجلته ، ولم يعرفها إلا خاصة الحاصة وذلك لعسر طريقة الحصول عليها ، وأجدر بمجتمعنا أن يعمل على تذليل تلك العقبة . وفي اليقين أن هذه الدورة الثانية ستنتج إنتاجاً فعلياً له ما بعده ، وإن المجمع سوف لا يدع وسيلة من طرق الدعاية إلا تعلق مها .

هذه هي وسائل مقاومة العجمة ، التي تحد من أفكار الكثير من كتابنا ، وتدهب بمجهود أساتذة اللغة العربية أدراج الرياح . وإن يوم اليوم النصر لتخفق أعلامه الساعة فوق ربي النيل والفرات وبردى، وسائر الأقطار العربية الشقيقة

عبد السلام محمد هارون المدرس المتخرج في دار العلوم

## حول التيسير(\*)

حقاً إن دراسة النحو العربى دراسة صعبة ، كما أن من الحق أن دراسة قواعد كل لغة عالية أمر صعب عسير المنال ، وليس الذنب ذنب هذه القواعد ، وإنما هو علو اللغة وضخامة شأنها واتساع مراميها وتشعب أساليبها .

لكن أقول: هل انفرد النحو العربى من بين العلوم التي نقدمها إلى أبنائنا فى التعليم العام بهذه الصعوبة؟ وألم يوجد له نظير أو مثيل يتسم بمثل هذه الصعوبة؟ 1

الذي نعلمه حق العلم ويشهد به الحق ، أن هناك علوماً أخرى مما نقدمه إلى التلميذ ، تفوق النحو في جفائها وقسوتها . ومع ذلك لسنا نسمع من ينادى بتغييرها ، ويملأ الدنيا صياحاً وضجيجاً بضرورة هدم قواعدها ، أو تبديلها ، أو مسخها .

إليكم مثلاً دروس الحساب ، التي يتلقاها الناشيء الصغير في غضاضة ومرارة لا نجد لهما مثيلاً . ومسائل الحساب المعقدة التي ليس لها ضابط معين في حلها وفك رموزها التي تعصف بوقت التلميذ ، وتقتضيه زماناً هو أبعد مدى وأطول أمداً من تلك السويعات التي يقضيها التلميذ في دراسة النحو ، وتستنزف صهره إن لم تستنزف دمه .

واللغات الأجنبية التي تستعصى على الجمهور الأعظم من أبنائنا ، وكثير غير ها من العلوم التي نلقنها أبناءنا ، نلمح فيها كذلك صعوبة . وما أنشئت هذه المدارس وشيدت هذه المعاهد إلا لتعالج مشاكل التعليم ، وتعاون

<sup>(</sup>١) نشرت فى مجلة البيان الكويتية فى عدد أكتوبر ١٩٦٧م

التلميذ في التغلب على تلك المشاق ، وتذلل أمامه السبيل ليخطو بين صعابها في كفاح مشترك بينه وبنن أستاذه .

كل هذا محملنا على التساول عن تهمة هذا القدر اليسير من النحو ، الذي يتلقاه تلاميذنا فى التعليم العام ، كيف لصقت به هذه التهمة دون غيره ، وكيف صور فى هذه الصورة البغيضة التى تعقد لها المؤتمر ات تلو المؤتمر ات .

إنها عقدة الأجيال الاستعمارية البائدة ، عقدة رجال العهد البائد ، عقدة الدم التركى والأجنبى ، الذى حاول أن يقضى على النحو تحت ستار الإصلاح ، بل حاول أن يقضى على اللغة الفصيحة ، بل حاول أن يقضى على الكتابة العربية بإحلال الكتابة اللانينية ، وألح فى ذلك إلحاحاً ، وطال به العهد فلم ينل من ذلك منالاً وخاب مسعاه وخسرت صفقته . ونسينا نحن لطول العهد هذا المحرك الأول لهذه الحملة الظالمة التي أدركنا طرفاً من زمانها ، قضيناه فى ألم الحائف ، وخوف الشفيق ، حتى ذهب عهده وولى إلى غمر رجعة .

ولقد كان المخلصون من أبناء هذا البلد يداورون تلك الرغبات الحفية ، ويقدمون من عصية أنفسهم وذوب عقولهم ما يلهنون به ذلك السلطان الغاشم ، ووجدنا في المغفور له الأستاذ على الجارم مظهراً من مظاهر الإخلاص العميق لهذا النحو ، ومحاولة تيسيره في منهج مرتضى ، وصورة من صور الوفاء لهذه البلاغة العربية ومحاولة تيسيرها في أسلوب واضح ،

ولكن كما قلت ، نسى الناس ذلك المحرك الأول وارتابوا فى أنفسهم وفى مقومات قوميتهم ، ووجدت تلك الصيحات البعيدة من يستجيب لها بعض الاستجابة ، واختلطت رغبة الإصلاح بتلك الرغبات القديمة ، حتى صار من العسير تخليص هذه من تلك ، وظن بعض الناس أن كل لمعة من لمعات التغيير والتبديل إنما هي إصلاح ونجديد .

وفى خلال هذه السنين الماضية صدرت قرارات فى سنة ١٩٤٥ رضى عنها السلطان ، تنحو بهذا النحو وجهة وآها الناس فى حينها متطرفة ، ولذلك لم تلبث أن وئدت فى مهدها ، ولم بحرو أحد على تنفيذها ، لأن التيار العلمى العام وسلطان التيار العلمى العام أقوى من أن تصده تيارات خاصة مهما بلغت هذه التيارات من القوة والسلطان .

هذه كانت كلمة السلطان فيما مضى ، وتلك كانت طريقة إرضائه فيما سلف من الزمان ، هن أحدث حدثاً جديداً رضى السلطان عنه ورضوا عنه ، وعدنابغة من نوابغ هذا الدهر .

ولكن كلمة السلطان في عهدن هذا قد أساء فهمها قوم وظنوا أنه يرضيه ما كان يرضي سلطان العهد البائد ، وفاتهم أن سلطاننا اليوم عاقل مخلص لا يفرط في حقوق قوميته ولا في حقوق تراثه ، فلم يقل السلطان للعلماء إنه يسر بمسخ هذا التراث ، بل نادى السلطان بضرورة المحافظة على التراث الفكرى الإسلامي ، وتولت الدولة في رغبة صادقة ونشاط واسع إحياء هذا التراث والمحافظة عليه ، بل تولت إحياء ذكرى علماء هذا التراث ، واعترفت لهم بفضائهم و نبوغهم ، لأن دولتنا هذه دولة عاقلة .

فليس معنى تيسير النحو فيما رأى السلطان أن نقضي على قواعده الأساسية ، وعلى اصطلاحات جمهور النحاة التى تشرّبتها الأجيال وسرت في العروق والدماء ، أعنى عروق التراث الإسلامي ودماء الثقافة العربية ، فالترابط وثيق شديد الصلة بين علم النحو ، والبلاغة ، والتفسير ، والحديث ، والفقد الإسلامي ، ونصوص الأدب العربي ، جاهلية وإسلامية ، وبين كثير غيرها من فروع الثقافة الإسلامية . فكيف نصل التلميذ الذي ربي ونشأ في ظل هذا النحو الذي غيرت فيه المصطاحات ، وبد لت فيه الأصول المعترف على ، كيف نصل هذا التلميذ بهذا التراث القديم إن شاء أن يتصل به ؟!

الحرية العلمية ، ويأى سلطان نحرمه من حرية مزاولته لهذه العلوم القديمة التي وضعت كلها في ظلال موحدة ، وفي جو مترابط متآزر ؟! كيف يفهم هذا الطالب علوم آبائه وقد حرمناه من المبادئ الأولية التي تقوده إلى هذا الفهم وتنير أمامه السبيل إلى تلك الكنوز الفكرية الغالية ؟! إن مدرسة المستشرقين إنما قامت على هذا النحو الأصيل ، وإن من المؤسف أن نجد المستشرقين قد سبقونا إلى رعاية علومنا وتقديرها ، وأن نلفيهم قد تقد مونا بعشرات السنين ، وظهرت عيونهم على أمهات كتب النحو قبل أن تظهر عليها عيوننا . فكتاب سيبويه سبق إلى نشره المستشرق « ديرنبرج » مع عليها عيوننا . فكتاب سيبويه سبق إلى نشره المستشرق « ديرنبرج » مع عليقات ومقدمة باللغة الفرنسية في باريس سنة ١٨٨١م أى منذ ثمانين سنة على حين كانت طبعته المصرية سنة ١٩٠٠م أى منذ سنين سنة .

وشرح المفصل لابن يعيش نشره المستشرق « ياهن » في ليبسك سنة المربع أي منذ ٨٤ سنة ، ولم تره المطبعة العربية إلا منذ ٣٠ سنة (١)

ومن قبل ذلك . وفى العصور الإسلامية الأولى تسابق الموالى والأعاجم إلى تعلم النحو وتعليمه والتأليف فيه ، وتسابقوا كذلك إلى صونه وحفظه والغبرة عليه .

وها نحن أولاء لا نرى اليوم بأساً أن نباعد ما بين أبنائنا وبين هذا النحو الأصيل فنجعل فوق عيونهم غشاوة تحول بينهم وبين إبصاره ، ونحن فبما بين ذلك نتناسى حق عروبتنا وقوميتنا وتراثنا اللامع الضليع .

ماذا يفعل الطالب إذا أراد أن يتصل بهذا النحو الأصيل ، هل يمسك بإحدى يديه مسنداً وبالأخرى مسنداً إليه ليبحث عن الفاعل ونائبه ، ويتلمس أضواء التعرف على المبتدأ والحبر ، واسم كان وخبرها واسم إن

<sup>(</sup>۱) مضت عشرون سنة أخرى بعد كتابثي لما تقدم

وخبرها . ثم تريه الكتبُ القديمة الضمير فى زيد قام واضحاً مطرداً على حين قد نهاه أستاذه فى دنيا التيسير أن يتلمس هذا الضمير أو يلتى إليه البال .

و هذا الطالب الذي استكمل التعليم العام ، ماذا يكون موقفه إزاء الدراسة الجامعية المتخصصة . كليات الآداب بالجامعات وكلية دار العلوم والمعاهد العليا ، كيف يواجه الطالب ما فيها من دراسة مباينة تمام المباينة لما درسه في التعليم العام ، دراسة يتلقاها على أيدى أساتذة لا يعترفون مهذا التبديل ، وفي مراجع قد وضعت فيها المصطلحات النحوية وضعاً متعارفاً عليه ولا سبيل بل محوه وإزالته .

قد يقال إن على الجامعة وأشباه الجامعة أن تدرس منهجين متوازين : أحدهما المنهج الأصيل الذي تقوم عليه دراستها ناقدة ودارسة وباحثة ، والآخر هذا المنهج المبكدل المشيئاً . وهذا أمر مغرق في الحيال . فإنه يجب على الجامعة أولاً أن تؤمن بصحة ما تكلفه لأن الجامعة لا تساق ، وهي إن فرضنا إيمانها به أو بأشباهه لن تجد من الوقت ما يمكنها من تنفيذ الدراستين ، لأن الوقت الذي انتزعته الجامعة إلى الآن لدراسة النحو لايكني لتحقيق منهج واحد على وجه الصحة ، لضيق الوقت ولقلة الأساتذة المختصين ، فكيف تكلف الجامعة دراسة إضافية تتولى فيها ترجمة المصطلحات وإعادة الأوضاع إلى نصابها .

ثم متى يدرس هذا المنهج الجديد لطالب الجامعة وهو مكلف منذ اللحظة الأولى أن يدرس الكتب الأصيلة والنصوص العربية ، ويتولاها بالنحليل الأسلوبي على ضوء المصطلحات المتعارف عليها من قديم ، إلا أن يقال له : أمهلنا سنة أو سنتين حتى نصحح لك أوضاع النحو التي عرفتها من قبل وتعلم أن المسند هو الذي يقال له فاعل ويقال له اسم كان أيضاً وحيناً يقال له اسم إن تم بقلب له نحو نصف أوضاع النحو رأساً على عقب .

ع إن أمر متابعة الدراسة ليس مقصوراً على الجامعة وأشباهها ، فقد

يريد بعض الدارسين أن يتابعوا دراستهم من تلقاء أنفسهم ، أو يستفتوا كتب النحو الأصيلة في مشاكل التعبير ، أو يرجعوا إلى كتب التفسير أو الحديث ، ليشبعوا رغبتهم العلمية ، فكيف يتسنّى لهم ذلك وقد نشّأناهم تنشئة لاتمكنهم من الاتصال مهذا التراث الغني .

الحق أن تغيير المصطلحات النحوية مهما تكن نية الداعين إليه مما يعد جناية على علم أصيل يتسم بسمة دينية واضحة ، فإن من أهم الأغراض التي دعت إلى وضع هذا العلم ثم التبحر فيه وتشقيقه ، فهم كتاب الله وفهم حديث رسول الله ، واستنباط الأحكام الشرعية من كل منهما . فهو الوسيلة الأولى إلى فهمهما وإدراك أحكامهما . فالنحو بهم أمره كل مسلم بل كل عربي ، وليست المحافظة عليه إلا محافظة على أصول إسلامية وتراث إسلامي لا نظن أننا نستطيع التفريط فيهما أو نستطيع إغفالهما ، لأننا لانزال محمد الله أمة مسلمة .

والحق أن القول بتبديل الاصطلاحات قول خطير . وبطلانه من الوضوح بمكان ، إلا أن يكابر مكابر ، أو يعاند معاند .

إننا نرحب بالتيسير المترّن، ونرحب بالإصلاح المعقول وندعو إلى كل منهما، لكن من الظلم البين أن نسمى هذا الضرب من التبديل الذى رأيناه في هذا النحو الجديد تيسيراً. لقد سيق إليه الطلاب سوقاً، و دفيع إليه الأساتذة والمدرسون دفعاً، وأنت حين تمال المدرسين خارج حجرات الدرس عن رأيهم في هذا الذي سمى تيسيراً، تراهم كارهين له ساخطين عليه، بل إن الذي أعلمه يقيناً ويعلمه الناس يقيناً أن كثيراً منهم يلجأ إلى الطريقة السرية في التعليم، ليزاوج بين ما يرضى عنه ضميره العلمي وما تقتضيه الأمانة للأجيال الصاعدة، وبين ما يحتمه عليه ما ينوء تحته من السلطان الوظيفي. وأجاهر فأقول: إن النحو الأصيل لا يزال يدرس حيى الآن وسيدرس بعد الآن على وجهه الذي ارتضاه العلماء، وعلى الاصطلاح

الذي درجوا عليه، ولكنه يدرس الآن في مصر في الخفاء وعلى طريقة التهريب العلمي . .

وأنت تسأل الآباء وأولياء أمور التلاميذ عن رأيهم فى هذا الضرب من التيسير وهم ألصتى الناس بأبنائهم وأعرفهم بما يعانون من اضطراب فى دراستهم لهذا النحو ، فترى منهم السخط الشديد والكراهية الصارمة .

وتسأل التلميذ فتراه فى حيرة المضطرب وجمجمة الجاهل الشديد الجهل بما يلقى عليه من قول غامض .

لقد أخفقت ناحية التيسير هذه فى زاوية المسند والمسند إليه إخفاقاً رائعاً ، وأفسدت بذلك جمهور النحو الذي يدرس فى المدارس اليوم .

إننا لا نفهم تيسير الصعب بالأصعب منه ، ولم يقل أحد فى قديم الزمان أو حديثه : إن اصطلاح المسند والمسند إليه مما يعيه عقل الصغير . لقد كنا كباراً فى معهد دار العلوم ، وكنا نجد شيئاً من العنت فى فهم المسند والمسند والمه و تبادرهما إلى الذهن ، وكنا نفكر شيئاً من التفكير حيى لا نخطئ فى الإجابة عن تعيينهما ، وكنا من قبل فى المدارس الأولية القديمة نفهم لأول .

ثم ما الحكمة فى أن نجمع أبواباً شمى من أبواب النحو لكل منها فى النحو الأصيل حكم خاص واضح كالفاعل ونائبه والمبتدأ وخبره ونسميها كلها باسم واحد ثم نعطى لهذا الاسم الواحد أحكاماً مختلفة بحار فيها التلميذ .

المسند يكون أحياناً مرفوعاً ويكون أحياناً منصوباً ، ويكون مرة فعلا ومرة اسماً وأخرى ظرفاً ، ويكون مرة جاراً ومجروراً . والمسند إليه يكون أحياناً مرفوعاً وأخرى منصوباً . فالتلميذ إن عرف المسند حار في حكمه ، وإن وجد الحكم حار في تمييز المسند من المسند إليه . وإن عرف السند إليه حار في تمييز المسند من المسند من المسند اليه .

فأى خدمة قدمها هذا التيسير إلى هذا الصغير بإحلال هذا الاصطلاح المعقد محل الاصطلاح السهل اللهن .

لقد أخفقت ناحية التيسير كذلك فى موقفها من الضمائر المستبرة ، لإخلالها بموازين النحو وطرق ضبطه ، وسوق قواعده المنضبطة المتساوقة التي تقول بأن لكل فعل فاعلاً ولكل مبتدأ خبراً ، ولكل موصول عائداً . وهى قواعد من اليسر والانضباط فى مكان مكنن .

وأخفقت كذلك في موقفها من الضمائر المتصلة وجعلها علامة لنوع المسند إليه . للأسباب التي ذكرتها من قبل .

وأما المكالات فهى إضافة عبء إلى عبء . فبدل أن يقال للتلميذ : هذا مفعول به ، قيل له : هذه تكلة بالمفعول به . وهكذا يساق القول فى سائر ما يسمى بالمكالات . ولم يرض التيسير باصطلاح المفعول المطلق ، أعنى بهاتين الكلمتين السهلتين فقال : تكملة لتوكيد الفعل مع أنها تأتى أحياناً لتوكيد الوصف من اسم الفاعل والمفعول ، وحينما طبق فى الكتاب الذى اعتمدته وزارة التربية أدخل فيه ما هو مبين للنوع .

ولم يعجب التيسير اصطلاح المفعول لأجله فرأى أن تكون تكملة لبيان. السبب ، فأحل ثلاث كلمات محل كلمتين .

وأما الظرف فهو تكملة بالزمان والمكان ، والحال تكملة بالحال

ومن المؤسف حقاً أننا حين نطالع منهج اللغة العربية للمرحلة الإعدادية. في ص ٥٢ نجد هذين العنواذين :

(أ) الأسس العامة . (ب) أسس تيسيرٍ المنهج في مصر .

ما هذا ؟ أيكون لمصر نحو خاص ولسوريا نحو خاص ؟ ! وما هي

الضرورة العقلية أو الاجتماعية التي تدفعنا هذا الدفع وتلح علينا هذا الإلحاح حيى نفصل هذا الفصل الثقائى بين بلاد شعب واحد وأمة متحدة ؟ !

نحن لا نشك في أن واضعى هذا المنهج رجال فاضلون مخلصون للغتهم ولقوميتهم ولكن التوفيق والسداد كثيراً ما يجانب المخلص ، فقد تحشى الأم الرموم على ولدها لتنحيه عن خطر الرمضاء فتوقعه بيدها في خطر النار .

سبق فى التاريخ رجال فضلاء مخلصون أيضاً ، ولكن صحبهم كثير من التوفيق والسداد . وإن من درسوا النحو على كتب المغفور له حفى ناصف طيب الله ثراه ، والمغفور له الأستاذ على الجارم أكرم الله مثواه ، لا يزالون يذكرون لهما فضلهما فى خدمة النحو العربى وتيسيره وإساعته للدارسين . لقد كنا طلبة فى هذه الدار : دار العلوم ، وكنا نعول أكثر ما نعول على هذين الكتابين النافعين . وأنا أعرف أن كثير أمن الدارسين لا يزالون يعتزون جدين الكتابين اعتزاز أويتخذونهما مرجعاً ميسراً .

إننا ننادى بتيسير النحو ، وبتيسير غير النحو ، بل بتيسير كل صُعب في هذا الوجود ، ولكنا لا نغفر أن تمس أصول العربية استناداً إلى آراء بعض شذاذ النحويين ، وارتكاناً إلى آراء فردية لا تمت إلى مدارس ذات قدر موزون.

إن ابن مضاء الذي اتخذ إماماً في هذا التيسير رجل لا يكاد يعي ما يقوله في النحو ، ونحن نقرأ كلامه حين يشن هجوماً عنيفاً على نظرية العامل ويتخيل أمامه ميدان حرب يصول فيه وبجول ليقضى على كلمة النحويين : إن العامل بعمل في المعمول ، فترى قولا متهالكاً . فأى فكاهة هذه التي نستخرجها من هذا الهجوم الذي يقول فيه :

ه وأما القول بأن الألفاظ بحدث بعضها بعضاً فباطل عقلاً وشرعاً لا يقول به أحد من العقلاء لمعان يطول ذكرها فيما المقصد إنجازه ، منها أن

شرط الفاعل أن يكون موجوداً حينما يفعل فعله ، ولا يحدث الإعراب فيما يحدث فيه إلا بعد عدم العامل ، فلا يُنصب زيد بعد إن في قولنا : إن زيداً إلا بعد إن .

فإن قيل : بم يرد على من يعتقد أن معانى هذه الألفاظ هي العاملة ؟ قيل : الفاعل عند القائلين به إما أن يعمل بإرادة كالحيوان ، وإما أن يفعل بالطبع كما نحرق النار ويدُر د الماء ، ولا فاعل إلا الله عند أهل الحق . وفعل الإنسان وسائر الحيوان فعل الله تعالى ، كذلك الماء والنار وسائر ما يعمل . وقد تبين هذا في موضعه \_ يعنى كتب الكلام \_ وأما العوامل النحوية فلم يقل بعملها عاقل لا ألفاظها ولا معانيها لأنها لا تفعل بإرادة ولا طبع »

وهكذا نمط كلامه فى زوايا كتابه العجيب . أفنجعل من يفكر بهذه العقلية المنحرفة إماماً لنا فيما نحن بسبيله من تيسىر .

إن مذهب ابن مضاء الظاهرى وعقيدته الدينية الخاصة أفسدت عليه تفكيره فى تعبير مجازى استعمله النحاة ليدلوا على أن العوامل دلائل تعيننا على ضبط ما يأتى بعدها أو قبلها من معمولات. لكنه خلط وأخرج دينه وعقيدته الخاصة ليستخدمهما فى مهاجمة النحويين فى أقوى معاقلهم فلم يتضرها وأوهى قرنكه الوعل!

فى استطاعة التيسير الصالح أن يقدم هذا النحو فى ثوب جديد من حسن الأداء ، أو فى ترتيب بديع من نظام العلم وأسلوب عصرى ملائم ، وأن بجارى المناهج الحديثة التربوية ويسير معها محتفظاً بأصوله وعناصره فلننظر :

أولاً: في المناهج ، ومدى ما يؤخذ أو يترك ، وما يقدم وما يؤخر . وثانياً: ني الطريقة ، على هد°ى الطرق التربوية الحديثة .

و ثالثاً: في الساعات المقررة لدراسة هذه المادة المظلومة في جميع مدارس الوزارة ومعاهدها:

فالمشكلة الرئيسية أمامنا هي مشكلة المنهج لا مشكلة المصطلحات. إننا ننظر إلى هذه المناهج في التعليم الابتدائي والإعدادي فنرى أموراً جديرة بأن تدرس على ضوء النحو الأصيل، ويعاد اختيارها وتوزيعها على مختلف سنيي الدراسة الابتدائية والإعدادية بوساطة لجنة تؤلف من رجال الهيئات العلمية الرسمية المسؤولة عن تعليم النحو في إقليمي الجمهورية.

و ننظر إلى منهج التعليم الثانوى فنرى أمراً يدعو إلى الرثاء حقاً ، فإن من المؤلم أن يجرد هذا التعليم من دراسة النحو تجريداً ، فلا يدرس إلا فى سنة واحدة ، دراسة هزيلة قوامها بابان من أبواب الصرف هما التصغير والنسب . أما السنتان الباقيتان من التعليم الثانوى فيسدل فيهما الستار على هذا العلم ، لأن الطالب زعموا قدوعاه واستوفاه .

إن هذه السنوات الثلاث هي الفرصة السانحة الملائمة للطالب العربي أن يتقن لغة بلاده ويتعرف قواعدها ، وفيها يعد ويها للخول الجامعة وكلياتها النظرية والعلمية . فليسلح بسلاح اللغة التي يتمكن بها من مواجهة دراسته في ثقة وطمأنينة . ويستطيع الطالب في هذه السنوات الثلاث أن يعيد دراسة النحو ويست لم ما فانه من أبواب النحو والصرف المناسبة ، حتى إذا أتيحت له في الجامعة دراسة متخصصة في العربية وجد لها جذر أفي دراسته ، وأساساً صالحاً يبني عليه تعليمه . وإذا لم يتجه جهة التخصص العربي أسعده وأساساً صالحاً يبني عليه تعليمه . وإذا لم يتجه جهة التخصص العربي أسعده الحظ بأنه قد نال قسطاً اوفياً من لغة بلاده يهيئه لمزاولة أي عمل يزاوله بعد مقومات قوميتنا محتاجون إلى مضاعفة الجهد في تعلم لغته القومية ، وأن نخوها أبناونا ليواجهوا ما ينطوقون به من مختلف الأعمال ومتنوع النشاط . كان تحد صح في الماضي لا يصح أن نخفف العبء اللغوى عن تلميذ اليوم إن كان قد صح في الأساس المتهافت أن نخففه . فإن العلوم اللغوية — وفي مقدمتها النحو — هي الأساس المتهافت أن نخففه . فإن العلوم اللغوية — وفي مقدمتها النحو — هي الأساس المتهافت أن لغته ما التومى .

إننا نستنجد بوزير التربية أن يسمع صيحتنا هذه ولا يسمع لصيحة غير ها فيعطى لعلوم اللغة القومية كل ما تحتاج إليه من زمن فى هذا التعليم الثانوى ، وأن يقضى على تلك التيارات الحبيثة التى قصد بها تهوين شأن معلم اللغة العربية قبل أن يقصد بها الحر الحالص .

إننا ننادى بتوسيع نطاق الدراسة اللغوية لا باختزاله ، وننادى بتيسير هذه الدراسة على الوجه المرتضى ، أعنى تيسير الطريقة وتيسير الأداء بزيادة تيسير الطريقة بإتقان التعليم ودقة الإشراف عليه ، وتيسير الأداء بزيادة الساعات المقررة لدراسة اللغة القومية . كما نرجو أن نكف عن الدُّعاوة التي تجعل من مادة النحو شبحاً مخيفاً . وفق الله القائمين على أمور التعليم في بلادنا العربية إلى ما فيه الحبر والصلاح .

## بالرئيلة محرقارون

رئيس قسم الدراسات النحوية بكلية العلوم جامعة القاهرة ورئيس قسم اللفة العربية بجامعة الكويت

# علاقة الاسلام باللفة العربية(\*)

## إجابة على استفتاء المكتب الدامم للتعريب بالرباط

لا ريب أن الإسلام – الذي نزل كتابه باللغة العربية ، ونطقت سنته باللغة العربية ، وانطلقت ألسنة صحابة رسوله بهذه اللغة ، وهي كلها في مجموعها من أصول التشريع الإسلامي – لا ريب أنه كان العامل الأول في انتشار اللغة العربية على نطاق واسع سريع في أنحاء المعمورة قديماً وأنه لولا النكسات السياسية التي صنعتها الغارات الترية ، والنكسات الاجتماعية التي ساقتها التيارات الشعوبية ، لغطت هذه اللغة مساحة تفوق المساحة التي استقرت فيها الآن .

واللغة العربية قبل القرآن والسنة لم تكن تدور إلا فى نطاق محدود بين العراق والحجاز شرقاً وغرباً ، وتخوم الروم وبلاد اليمن شمالا وجنوباً ، فإن تنقل العرب كان محدوداً بهذه الجزيرة العربية ، ولم يكن لها أثر يذكر فى البلاد المحاورة كالفرس والروم والأحباش . ولكن الوثبة الإسلامية ساقت هذه اللغة إلى بلاد الصين شرقاً ، والحيط الأطلسي غرباً فى مدة لا تتجاوز القرن الأول الهجرى بمقتضى الفتوح والدعوة الإسلامية ، وهو انتشار قوى فى سرعته ، لم يعهد له نظر فى أى لغة أخرى .

وإذا أضفنا إلى الفتوح والدعوة الإسلامية ظاهرة التأليف باللغة العربية التي بدأت في أول أمرها لتخدم القرآن الكريم والسنة النبوية ، في سرعة مذهلة ، بأقلام المسلمين من العرب والأعاجم ، ثم تطورت إلى خدمة العلوم الكونية التي يحث الدين على تحصيلها، بمقتضى الأمر الديني بالنظر في ملكوت السموات والأرض ؛ وإلى خدمة العلوم السياسية والتنظيمية والتاريخية التي

<sup>(</sup>ه) فشر في محلة البيان الكويتية بالعدد 18 بتاريخ يوليو سنة ١٩٦٨م

اقتضتها سياسة الحكم الإسلامى لتنظيم الإدارة وجباية الحراج ، وما استبع ذلك من التأليف فى علوم الجغرافيا وتاريخ الشعوب التي أظلها الإسلام أقول : إن ظاهرة التأليف باللغة العربية التي يستطيع المطلع على كتب التصانيف ، مثل كتاب كشف الظنون لملا كاتب جلبى ، أن يدرك أنها جاوزت فى العدد مئات من فروع العلوم المختلفة ، تبارت فيها أقلام العرب والأعاجم ، وكانت عاملاً قوياً فى انتشار هذه اللغة الكريمة . ويكفى أن نذكر أن صاحب أول كتاب فى النحو العربي رجل أعجمي هو سيبويه . ولا ريب أنه لم يتوجه إلى ذلك إلا بالدافع الديني الذي ساقه إلى خدمة القرآن والحديث ، والفقه وكذلك نلمح هذا الدافع فى الكثرة الأعجمية من رجال الحديث ، والفقه الإسلامي والتفسر وعلوم العربية .

ولقد بلغ من السلطان الديني للإسلام أن استطاع أن يمحو اللغة القبطية في مصر ، التي كانت تطوراً من اللغة المصرية القديمة الحضارة ، في زمن وجيز ، وأن يقضي كذلك على لغة القرطاجنيين وغير هم في شمالي إفريقية ، وعلى لغة النبط في شمالي العراق ، وأن يقلص ظل اللغة الرومية من الأطراف الشمالية لبلاد الشام ، كما استطاع أن يغير وجه اللغة الفارسية بمنحها أكثر من ألفاظها ، وكذلك أمكن هذا السلطان أن يترك في جنوبي إيطاليا وصقلية وفي تركيا وأسبانيا وجنوب فرنسا أثراً ظاهراً دامغاً تتفاوت درجاته في القلة والكثرة.

ولم تستطع أى لغة أخرى أن تترك أنراً ملموساً فى اللغة العربية الفصيحة التى حرصت على نقائها وصفائها ، ولا أثراً واضحاً فى لهجاتها العامية التى هى بطبيعتها أشد استجابة للغات الدخيلة .

أما القول بأن اللغة العربية كانت سبباً في انتشار الإسلام فقول يحيطه التحفظ، فالإسلام إنما انتشر بمبادئه وأصوله الفطرية السليمة . يدل على ذلك هذه الملاين المسلمة التي لا تعرف من العربية قايلاً ولا كثيراً ،

وهذه الآلاف التي تعتنق الدين الإسلام من الأوروبيين والأمريكيين والأفريكيين والأفريقيين والآسيويين لا عن وراثة ورثوها ، ولا عن أمة وجدوا عليها أباءهم ، بل بالقراءة والتدبر في لغاتهم الأجنبية التي يطلعون بها على مبادىء هذا الدين الحنيف . على حين لا تجد هذه الأعداد في المعاصرين من معتنقي الديانات الأخرى إلا بالإرغام السياسي أو التبشيري المتطرف .

ومن الحق أيضاً أن أقول: إن اللغة العربية كانت سبباً في انتشار الإسلام بين من كانوا يتكلمون باللغة العربية في شبه جزيرة العرب ، ثم من جاء بعدهم من الأجيال التي درست العربية أو صارت العربية لغتها . ذلك أن إعجاز القرآن ، وهو مظهر التحدي الصريح الذي نطق به القرآن في قوله : ﴿ قل لئن اجتمعت الإنسس والجن على أن يتأتبوا بيميثل هذا القرآن لا يأتبون بيميثل ولو كان بعضهم ليعض ظهيرا في كان هذا الإعجاز حقيقة واقعة ألجمت العرب أنفسهم ، وجعلتهم يدركون منطقياً أن مستوى بيان هذا الكتاب فوق مستوى البشر . ويسجل التاريخ عدة محاولات حاول أصحابها أن يباروا هذا القرآن أو أن ينسبجوا على منواله ، فباؤوا بفشل واضح، وكان هذا أبيثار القراب القاطع على أنه كتاب سماوي يحق على البشر أن يدينوا بدينه ، وأن يؤمنوا به وبمن أنزل عليه .

ومن هنا نستطيع أن نقول: إن اللغة العربية من الأسباب الجوهرية لانتشار الإسلام بن من يتكلمون العربية أو يتعلمونها ، وليست هي كلَّ الأسباب الى انتشر بها الإسلام.

وأما ارتباط الوعى الإسلامى والوازع الدينى بما يعترى لغة الضاد من قوة وضعف فيمكن الإجابة عليه مما سبق من القول ، وهو أن الإسلام ليس لغة وألفاظاً ، وإنما هو مبادئ ومثل عليا للبشرية جمعاء يستطيع المتدين أن أن يتمثلها في أى لغة ، و في أية ألفاظ كانت ، ما دامت تعبر عن تلك المبادئ وتصور هاتيك المثل .

وهناك أمم إسلامية معاصرة لا تتكلم بالعربية ولا تفهم دين الإسلام بلغة العرب ، وإنما تستمد وعيها الإسلام ووازعها الديني من قبل لغاتها نفسها ، وفيها أئمة للدين يتعلمونه ويعلمونه بلغتهم كما هو الحال أندونيسيا والملايو والباكستان حيث ترجم عدد كبير من أمهات الكتب الدينية إلى تلك اللغات ، وألفت كذلك الكتب في مختلف مراحل الثقافة الدينية بين صغار المتعلمين وكبارهم ، وقامت إلى جوار ذلك معاهد دينية وكليات إسلامية يدرس فيها الدين باللغات المحلية . ولكنا نستطيع أن نقول من زاوية أخرى : إن الوعى الإسلامي الكامل ، أي الإدراك السليم لمفاهم الإسلام ، لا يتأتي إلا بفقه لغة الكتاب وفهمهما ، وذلك الفقه والفهم إنما يتسنى على وجهه الصحيح لمن الكتاب وفهمهما ، وذلك الفقه والفهم إنما يتسنى على وجهه الصحيح لمن كان له حظ فهم اللغة العربية نفسها ، وذلك لما يتطلبه النص العربي ولا سيما الديني منه ، من إحساس لغوى خاص ، ومن دقة في إدراك مرامي الأساليب العربية .

وأما الوازع الديني فإنه لا يواكب اللغة العربية تلك المواكبة التي بجرى عليها الوعى الإسلامي فإنما يحكم هذا الوازع البيئة التي يعيش فيها المسلم. ونحن في عصرنا الحاضر قد نجد الوازع الديني في بعض البلدان غير العربية ذا سلطان أعظم من سلطانه في بلاد يتكلم أهلها بالعربية لأن الوازع يتأثر بالبيئة الاجتماعية والبيئة السياسية أكثر من تأثره بالبيئة الثقافية ، لأن الوازع من الظواهر النفسية التي تكون نتيجة لتفاعل انحتمع . ومن البديني أنه لا تلازم بين العلم بالدين والوازع الديني ، فني الشعب الواحد نجد أن الوازع الديني يتجلى بسلطانه في الطبقات التي هي أقل ثقافة . وهذا أمر تقرد المشاهدة والعيان .

وأما تأثير اللهجة الإقليمية فى التعابير العربية المحلية فقد كان واضحاً بعض الوضوح فى العهد القريب الذى كانت وشائح العروبة فيه فى شبه تمزق بفعل الاستعمار ، وكانت لغة الصحافة ولغة المكاتبات متباينة فى بلادنا العربية . وهذه الظاهرة الآن في سيل الاضمحلال بمقتضى تقارب الشعوب العربية وسهولة الانتقال بين أطرافها . ونحن الآن في الكويت نجد صدى كبيراً للهجتنا المصرية بين المواطنين الكويتيين الذين درسوا في مصر ، أو قام بالتدريس لهم في الكويت مدرسون مصريون . أو الذين تفاعلوا مع وسائل الإعلام .

وكذلك نجد كثير آ من المصطلحات اللغوية السُّورية قد أخذت طريقها لما مصر ورسخت فيها ولا سيما في أيام الوحدة السياسية القريبة.ومهما يكن من تقارب بين شعوبنا العربية فإني أعتقد أن لكل موطن من مواطن العروبة تراثاً لغوياً يسرى في دمائه ولا يمكن التخلص منه ، إلا إذا أمكن التخلص من الفولكلور الشعى .

وأما السؤال الأخير الحاص بالمكانة التي نجب أن حتلها العربية في موطني مصر. بالنسبة للغات الأجنبية. فإني أعتقد أن إجابته موحدة بين كل مثقف عربي، وهو أن يكون للغة العربية السلطان الأول في اللغات الثقافية المحلية. وأن تكون هي لغة العلم المحلية.

وأعتقد أن المحاولات التى بدأت فى الجامعات المصرية لتعريب التدريس الجامعى تسم بكثير من النجاح وإن كانت الجمهورية السورية قد قطعت فى ذلك شوطاً أطول من شوط الجمهورية العربية المتحدة . والأمل معقود فى أن يتم تعريب التدريس الجامعى فى تؤدة وتنسيق حتى يصل إلى المستوى العالمي .

عِلْدُمِيِّ الْمُ مُحْدُهَارُونَ

# - ۱۳ -الاذاعة ونشر الفصحي(\*)

### ألقيت في احتفالات الإذاعة بالعيد الحمسبي لمجمع اللغة العربية

كان من يمن الطالع لهذه اللغة العربية الحالدة أن يقترن مولد مجمعها العتيد . بمولد مؤسسة الإداعة المصرية ، في عام واحد ، يتعاونان معا ، ويتساندان معا على النهوض بالفصحى والعمل على نصرتها وإشاعتها ، يسيران في خطين متوازين : أحدهما علمي يرسم ويخطط ، ويضع القواعد والبحوث ، ويقضى رجاله الساعات والأيام والشهور والسنين ، في جهاد علمي صادق ، محدوه الحرص على كيان اللغة والنهوض بها في تحفظ وأناة ، ولا يزالون بين الفينة والأخرى يظهر لهم معجم من المعاجم الحاصة أو العامة بين كبير ووسيط ووجيز ، وآخر لألفاظ القرآن الكريم ، وضروباً أخرى معاجم ألفاظ الحديثة ، إلى المعجم الجغرافي ، والمعجم الفلسقي ، ومعاجم الطب والفيزيقا النوية والفيزيقا الخديثة ، إلى المعجم الجغرافي ، والمعجم الفلسقي ، ومعاجم الطب والصيدلة ، والأحياء ، والزراعة .

وعلى الجانب الآخر يقوم رجال الإذاعة فى خدمة اللغة العربية خدمة عملية متواصلة تكاد تقضى الليل كله والنهار كله فى إذاعة الفصحى وإشاعتها بين الناطقين بالضاد فى سليقتهم ، والذين لا ينطقون بها ولكن محموهم حبها والتطلع إلى معرفتها فى شغف ولهفة ، أن يستمعوا إليها ، وينعموا بها ، وكوعاً بحمالها وفقه أسرارها .

ولا تزال برامج الإذاعة عندنا فى أقسامها المختلفة تذيع أنباء العالم فى كل ساعة باللغة الفصيحة التى تزداد نضجاً واستواء فى كل يوم عن سالفه ، إن لم يكن فى كل لحظة عنسابقتها . و بجتهد أولو الأمر فيها بانتقاء أطيب العناصر

<sup>(</sup>ﻫ) نشرت بالعدد ٩ ؛ من مجلة المجمع سنة ١٩٨٤م .

وأعلى المستويات في اللغة ، استجابة لما يوصى به المجمع في كل عام من دعوة وسائل الإعلام إلى الالتزام بتوصيات مؤتمر المجامع العربية .

وقد كان من بنوده هذا العام توصيتان خاصتان بوسائل الإعلام .

أولاهما: أن تعنى وسائل الإعلام جميعها بالنزام العربية الفصحى نطقاً وأداء، مع وجوب تعيين مصححين متخصصين لكل ما يكتب في الصحف والمحلات، أو يذاع من أخبار ومواد مختلفة، يقومون بتقويم الألفاظ وضبطها ضبطاً دقيقاً، وأن يعنى في الإذاعة والتليفزيون خاصة بتنمية المهارات والقدرات اللغوية، بمحاضرات يلقيها على المذبعين متخصصون في اللغة العربية.

والتوصية الثانية: يوصى المؤتمر بأن تقلل وسائل الإعلام من الاهتمام بالآداب الشعبية، لتزيد من ناحية أخرى اهتمامها بالأعمال الأدبية الرفيعة التي تلتى الآن ترحيباً من مختلف الطبقات على امتداد العالم العربي

هذا . و نلمح الآن تسابقاً ظاهراً ، و تواثباً جلياً في البر نامج العام والبر نامج الثاني ، وصوت العرب ، والشرق الأوسط ، وإذاعة الشباب ، وإذاعات الأسكندرية و فلسطين والشعب ، وإذاعة السودان التي أصبحت الآن إذاعة وادى النيل . . نشاط متعدد الألوان وانصروب ، ينقل إلى سمع الدنيا لغة العرب عزيزة قوية النبر ، مليحة اللفظ ، ويسكب في آذانها أنغام الفصحي عذبة شجية .

وتنعقد الصلة وثيقة على مدى الأيام بين مجمع الحالدين والإذاعة ، ولسنا ننسى الأحاديث الأسبوعية التى كانت الإذاعة تحرص عليها وتدعو كبار رجال المجمع القدامى ، من أمثال طه حسين والعقاد والمازنى ، وأحمد أمن ، ومنصور فهمى ، وعبد الوهاب خلاف ، وعبدالعزيز البشرى وغيرهم وغيرهم ، كما لا يزال في أسماعنا صدى صوت الأستاذ على الجارم في جهوده

اللغوية التي كان يبغى من ورائبا تنقية انفصحى من أوضار العامية واللغة الدخيلة ، وتحفظ له الإذاعة قصيدة زهراء أنشدها في مناسبة افتتاحها في مايو من سنة ١٩٣٤م . ونحن نستمع الآن إلى برنامج عنوانه «مجمع الخالدين » مرنين في كل شهر في أيام الأربعاء ، كما نصغى إلى برنامج «صفحات من التراث انعربي مرة في كل أسبوع . ولا يزال صوت العرب يمدنا في كل أحد ببرنامج عنوانه «شيء من الثقافة » ، ونستمع في أمسيات كل ثلاثاء إلى مجلة الثقافة التي تخطو خطوات واسعة في موادها ، وكذلك إلى برنامج لا دراسات عربية » . ب

وتسعى الإذاعة أيضاً إلى الجامعات لينتقل برنامجها الثانى « من رحاب الجامعة تذيع فيه مناقشة بعض الرسائل الجامعية في الماجستير والدكتوراه كل عميس من كل أسبوع. دع عنك أحاديث محطة القرآن الكريم ، واهتدامها بالقرآن الكريم وتلاوته وتفسيره ، والحديث النبوى ودراسته ، والفقه الإسلامي وفتاويه . كل أولئك في لغة جزلة سمحة ، تغلب عليها الأصالة والسلامة . فإن كانت الصحافة تتسمح في بعض الأحيان في ألفاظها وأساليبها ، فنحن نشها شهادة بأن الإذاعة تحاول ما استطاعت أن تسمو باللغة وترقى مها إلى المستوى الذي هي جديرة به .

على أن أهم البرامج وأجل الحدمات التي أسدتها وتسديها الإذاعة إلى لغة المضاد والنهوض بها ، والارتقاء بها إلى حيث العزة والنبوغ بين لغات العالم ، هو البرنامج اليومى الحبيب إلى القلوب والأسماع ، برنامج « لغتنا الجميلة » ، الذي يقدمه أديب ممتاز في أدبه واختياره ، ممتار في ذوقه ورهافة حسه ، ممتاز في خلقه وطبعه ، ممتاز في لغته وأدائه ، هو الأديب « فاروق شوشة » الذي شهدت له دنيا العروبة بالبراعة ، وبإخلاصه للغة ، ودقته في حسن عرضها و تحبيبها إلى الناشئة والفتيان والكهول . وهو في جهاده اليومى الذي

استمر على مدى سبعة عشر عاماً ، فيما أذكر ، أو يزيد ، لا يزال وقع حديثه المحبب موضع حرص المستمعين فى أجواز الليل وأوساطه ، ليتمؤا رحلة اليوم على أنغامه . وإنى لأذكر أننى قرأت كلمة لكاتينا أنيس منصور يسرد فيها أنه كان يُسأل فى كل بلد عربى يدخله عن « فاروق شوشة » معبرين عن إعجابهم بصنيعه ، وتقدير هم لفضله وعظم أثره .

إنى لأعتز بتلميذى وصديقى فاروق شوشة ، وأعده موضع فخر لى بين تلاميذى الذين أعتز بهم من أمثال عبد العال سالم ، وأحمد مختار ، وعبده بدوى ، وعبد الله شحاته ، ويوسف عز الدين ، ومصطفى الجوينى ، وعبد العزيز مطر وغيرهم من أساتذة الجامعات ، ومحمود الطناحى ، وعبد الفتاح الحلو ، وعبد الحيد قطامش ، وحسين شرف ، من كبار رجال وعبد الفتاح الحلو ، وإبراهيم الترزى من الأصلاء في فن القصة العربية الفصيحة .

أما فاروق فهو العلم البارز في محراب الدعوة إلى الفصحى والهيام بها . وإنى لأدعو له من صميم قلبي باطراد النجاح فيما قد أخذ بسبيله منذ عهد طويل ، وبدوام اجتماع القلوب الحافقة بحب لغتها حول مائدته الحافلة بثمار العقول العربية الفارعة . كما أدعو له بالبركة في حياته حتى بحتفل بعيده الحمسيني في برنامجه الحبيب .

وإنه ليسعد مجمع اللغة العربية ، وقد قامت الإداعة بماركته في عيده الحمسيني مشاركة واسعة مستفيضة ، وأبدت اهتماماً مرموقاً بتسجيل لحظاته السعيدة بكامل تفاصيلها – إنه ليسعد المجمع أن يشارك الإذاعة الحبيبة في عيدها الحمسيني مشاركة نابعة من الحرص على تبادل التقدير والإكبار ، والسعى نحو هدف سام واحد ، ومرمى رفيع واحد .

ويسعدنى فى هذه المناسبة السعيدة أن أقدم باسمى وباسم انجمع الموقر إلى الإذاعة المصرية بمختلف هيئاتها وإلى رجالها الأفذاد والعاملين فيها جميعاً، أطيب تهنئة وأزكى تحية ، وأسمى اعتزاز بكفاحها السرمدى وجهادها المتواصل في سبيل العربية ولغتها الفصحى .

عِلْرَتِهِمُ مُحَمَّالِونَ الأمين العام لمجمع اللغة العربية

## مكتية الجاحظ (\*)

أعبى بها تلك الآثار التأليفية التى خلفها الجاحظ ، زعيم البيان العربى وشيخ كتاب العرب ، وأستاذهم الأول فيما يشهد الحق .

وقبل أن نتوغل في هذا البحث ، الذي أردنا به التنويه بفضل هذا الرجل و إظهار ما طوته الأيام من براعة عبقريته نقدم له بترجمة يسبرة .

فهو أبو عشمان عمرو من بحر الجاحظ ، لقب سهذا اللقب لجحوظ عينيه جحوظاً ظاهراً . وقد أكسبه ذلك الجحوظ قبحاً ظريفاً ، جعله أداة صالحة للتندر والمفاكهة .

قال الجاحظ : ذكرت للمتوكل لتأديب بعض ولده . فلما رآني استشع منظري فأمر لي بعشرة آلاف درهم . وصرفني .

وقال الجاحظ أيضاً: ما أخجلي أحد مثل امرأتين ، رأيت إحداهما في العسكر وكانت طويلة القامة ، وكنت على طعام .. فأر دتأن أماز حها فقلت: انزلى كلى معنا! فقالت: اصعد أنت حتى ترى الدنيا.

وأما الأخرى فإنها أتتبى ، وأنا على باب دارى ، فقالت : لى إليك حاجة ، وأريد أن تمشى معى ! فقمت معها إلى أن أتت بى إلى صائغ بهو دى نقالت له : مثل هذا ! وانصرفت . فسألت الصائغ عن قولها فقال : إنها أتت إلى بفص و أمر تنى أن أنقش لها عليه صورة شيطان ، فقلت : يا سيدتى ، ما رأيت الشيطان ! فأتت بك لأنقش الفص على مثالك !

والجاحظ عربي ، فهو كناني ينتمي إلى كنانة بن خزيمة . وهو حجة

<sup>(\*)</sup> محاضرة ألقيت في نادى دار العلوم في ٤ من مارس سنة ١٩٤٣ ونشر ت في صحيفة دار العلوم في أبريل سنة ١٩٤٣م.

ضد الشعوبية الذين يزعمون أن الأدب العربي واللغة العربية لم تنهض إلا على أكتاف الموالى والفرس .

ولد الجاحظ بالبصرة سنة خمسين ومائة . وتوفى بها سنة خمس وخمسين ومائة . وتوفى بها سنة خمس وخمسين ومائتين . منحه الله عمراً طويلاً . استغله استغلالاً صالحاً فى نصرة البيان العربى ، اوإذاعة الثقافة الإسلامية . فكان زعيم مدرسة أدبية تنتمى إلى الإسهاب ، ولطف الاحتجاج . ودقة التبيين . مع إشاعة الفكاهة والتهكم . وكان أيضاً زعيم مدرسة دينية . فكان رأس فرقة من فرق الاعتزال . عرفت بالفرقة الجاحظية .

## التأليف في عصر الجاحظ:

عاش الجاحظ فى دهر كان يزخر بالعلوم والآداب . هو العصر الذهبى للأمة العربية . عصر هارون والمأمون والمتوكل . حين كانت معاهد البصرة وبغداد والكوفة وقرطبة وسائر عراصم الإسلام . تفيض بالآداب والعلوم والفنون . وكان المعين فياضاً مترعاً . والتأليف والترجمة لحما دوى شديد فى كل صقع . والعلماء والأدباء فى نشاط عجيب . يصل الليل بالنهار والغلو بالآصال .

فعاصر الجاحظ من علماء العربية أبا عبيدة . والأصمعي . وأبا زيد الأنصاري وكانوا جميعاً شيوخه . وأخذ النحو عن أبي الحسن الأخفش . والكلام عن النظام . وشافه الجاحظ فصحاء العرب الذين كانوا يفدون إلى ميربد البصرة . فلقين منهم كثيراً من فصاحتهم . وارتشف هذا البيان العربي الصافى . وهذه اللهجة الصحيحة . وتلك المعرفة الفطرية القوية .

ويعرف التاريخ في عصر الجاحظ أربعة ممن ضربوا بسهم كبير في وفارة الإنتاج الفكرى والتأليف . واستووا على غاية قصر عنها من عداهم . فالواحد: أبو عبيدة معمر من المثنى ١١٠ ــ ٢٠٩ وكان من أهل البصرة

ولد وتوفى بها . قال صاحب الوقيات : « وتع انيفه تقارب مائتي مصنف » . وقد سرد ابن النديم منها فى الفهرست مائة وخمسة ، وقال فيه الجاحظ : لم يكن فى الأرض خارجيُّ ولا جماعي أعلم مجميع العلم منه » .

والثانى : أبو الحسن على بن محمد المدائنى ١٣٥ – ٢٢٥ له نحو من مائتين وأربعين مصنفاً على ما أحصيت فى فهرست ابن النديم . وقد روى عنه الجاحظ فى البيان وفى الحيوان روايات كثيرة .

والثالث: هشام بن محمد الكانى الكوفى المتوفى سنة ٦٠٢ عددت كتبه فى الفهرست فألفيتها نحو مائة وأربعين مؤلفاً.

والرابع: إمام العربية والدين: محمد بن إدريس الشافعي ، ولد سنة ١٠٠ وهي سنة ولادة الجاحظ ، وتوفى سنة ٢٠٤ .

وقلت: إمام العربية ؛ لأن كثيراً من الناس لا يعلم فضل الشافعي في هذه الناحية. والحق أن الشافعي كان من أدق الناس خبرة بالعربية ، وأوسعهم فقها فيها ، واطلاعاً على أسرارها، وحسبك أن تعرف أن الأصمعي وهو الإمام الكبير – قرأ على الشافعي أشعار الهذليين وضبطها وصحها . وحسبك أيضاً أن تطلع على كتابيه العظيمين ، وهما الأم في مسائل الفقه ، والرسالة وهي في مسائل أصول الفقه ، فتعرف إلى أي مدى وصل هذا الرجل في معرفة العربية ، ودقة التعبير العربي كذلك . وهذا ما حمل الجاحظ أن يقول فيه : « نظرت في كتب هؤلاء النبية الذين نبغوا في العلم فلم أر أحسن تأليفاً من المطلبي ، كأن لسانه ينظم الدر » .

وقد سرد ياقوت من كتب الشافعي مائة واثنين وأربعين كتاباً ، منها كتب تدخل في كتاب الأم .

عاصر الجاحظ هذا الرهط ، وأدرك هذه الجماعة التي منحت الثقافة العربية ثراء وافراً ، فكان له بهم أسوة ، ونهج نهجهم الذي سلكوا . وكان

ذلك إلى ما وهبه الله من امتداد العمر ، وتملك الفصاحة ، من أقوى الأسباب التى تضافرت على إنشاء مكتبة الجاحظ . . الغنية بعددها ، وبقيمتها الأدبية والفكرية والدينية أيضاً .

ومن العوامل القوية التي أدت إلى إثراء مكتبة هذه الرجل ، شدة ولوعه بالقراءة وجلده عليها . قال أبو هفان : « فأما الجاحظ فإنه لم يقع بيده كتاب قط إلا استوفى قراءته كاثناً ما كان ، حتى إنه كان يكترى دكاكين الوراقين ويبيت فيها للنظر » .

#### وسائل النشر في عصر الجاحظ:

ويعجب العاجب من وجود هذه الظاهرة الغريبة فى ذاك العصر . أعنى كثرة المؤلفات لرجل واحد . يعجب العاجب لظهور ذلك فى عصر كانت وسائل النشر فيه غير متوافرة . فليست هناك مطبعة ، وليست هناك هيئات أدبية تعمل على إذاعة المؤلفات ونشرها . ولم يكن القراء حينئذ بالكثرة الني نراها الآن . . فما السر إذن فى ذلك ؟

لم تكن هناك مطبعة حقاً ، تستطيع إخراج الآلاف من الكتب في وقت وجيز ، ولكن أمراً آخر له خطره وجليل شأنه ، كان يقوم مقام المطبعة ، وكان له نشاط لا يستهان به . ذلك هو النظام الذي كان يعرف بنظام الوراقة . يتخصص به أناس معروفون ، ينقلون الكتب ويكتبونها ، ويشترونها ويشرونها ويجلدونها ، ويصححونها أحياناً . . هؤلاء الوراقون كانوا بمثابة مطابع حية تنشر المعارف في تلك العصور القديمة ، وكان لهم خطر عظيم لا يقل عن خطر هذه المطابع الحديدية في عصرنا هذا .

والذى يتصفح معجم الأدباء لياقوت ، يستطيع أن يمس عظمة هذه الدولة ، أعنى دولة الوراقين ، الذين كان بينهم كثير من أعلام الأدباء والعلماء والشعراء . وبحسبك أن تعرف أن ياقوتاً نفسه كان وراقاً ينسخ

الكتب بالأجر كما يحدثنا بذلك ان خلكان . وكان كذلك من كبار تجار الكتب . قال يتحدث عن نفسه فى أثناء ترجمة قابوس بن وشمكير : « توجهت إلى الشام وفي صحبى كثير من كتب العلم أتجر فيها » .

وياقوت في كتابه «معجم الأدباء» ناقد صبر في لتلك الطائفة من الوراقين فيقول: «هذا ردىء الكتابة فيقول: «هذا مليح الحط، متقن الضبط» ويقول: «هذا ردىء الكتابة سقيم الحط». ومما قاله في ترجمة من يدعى الفضل بن عمر بن منصور: «وخطه في غاية الجودة، على طريقة ابن هلال البواب. ولذا أوردناه في هذا الكتاب». فيجعل سبب ذكره في هذا المعجم أنه وراق جيد الحط حسن الكتاب

وحسبك أيضاً أن تعرف أن إن النديم صاحب الفهرست كان أحد أو لذك الوراقين الأعلام. وأن تعرف أن صناعته هذه الجليلة هي التي يسرت له أن يخرج لنا هذا الكتاب الخالد، الذي نرجع إليه كلما أظلمت علينا مسالك البحث في غيره من الكتب، فنظفر منه بما يروى الغلة وبعين على التحقيق.

وأما الهيئات الأدبية فكانت معروفة أيضاً . وإن لم تكن بمظهرها الحديث الذي نلمسه بين ظهرانينا . فهؤلاء الوراقون الألى ذكرت كانوا من أعضاء هذه الهيئة . وكان أيضاً من أشخاص الولاة والحلفاء هيئات أدبية تعمل على تشجيع نشر الكتب وإذاعتها وإجازة مؤلفيها بالمنح العظيمة . والعطايا الفاشية .

وكانوا ينفتون على النأليف وعلى الترجمة وسائر ضروب التثقيف العام والخاص مالا يستهان به من الأموال الطائلة . ويمتد بنا القول لو ذهبنا في بيان ذلك الجود الحاتمي الذي كانت تسخو به أيدي الخلفاء والولاة والسراة . وأما أن القراء لم يكونوا كثير بن في تلك العصور ، فليس ذلك بمؤثر في ذيع الثقافة ، وانبلاج نورها بين الناس . بل نستطيع أن نقول : إن المثقفين في ذلك العصر كان عددهم يفوق عدد المثقفين في عصر نا هذا .

وقلت: «المثقفين » ولم أقل « المتعلمين » لأن نسبة المتعلمين في عصرنا هذا أكثر عدداً بلا ريب من المتعلمين في عصر الجاحظ. ولكن المثقفين أعنى من توغلوا في مختلف نواحي العلم توغلا كبيراً ، كانوا في عصر الجاحظ أكثر عدداً منهم في عصرنا هذا ، فكان هناك صبيان يفتون في مسائل الفقه ، وكانت هناك جيوار يقلن الشعر ويغشين مجالس الأدب ، ويرون حديث الرسول . وكان أيضاً رجال كثيرون لا يحصيهم العد ، وتعرفهم كتب التراجم وكتب الرجال .

كان من أو لئك المثقفين المنوَّرين مشجع قوى على إثراء المكتبة العربية ، وعلى كثرة إنتاج المؤلفين وكثرة إنتاج المؤلف الواحد أيضاً .

### أسلوب الجاحظ في التأليف:

سلك الجاحظ مسلكاً غريباً فى التأليف ، فطرق أبواباً عجيبة منه ، فهو يحدثنا عن البخلاء . وعن الحاسد والمحسود . وعن تفضيل النطق على الصمت ، وبحدثنا عن حيل اللصوص ، وعن غش الصناعات .

ويتكلم فى القيان ، وفى أخلاق الكتاب ، وفى المعلمين والطفيايين والملوك والمغنين ، وأخلاق النتيان ، وفضائل أهل البطالة .

ويتحدث عن جميع الأنواع البشرية من ترك، وصقالبة ، وحمران ، وسودان ، وبيض ، وعرب وعجم ، وعرجان وبرصان وحول وعور .

وعن الطوائف الدينية ، كالشيعة ، والزيدية ، والمشبهة ، والجهمية والجهمية والجهمية ، والمعتزلة ، ويذكر لنا مذاهب اليهود والنصارى والمحوس .

يتحدث عن نقض مذاهب الأطباء ، وعن التفاح والنبيذ. والقلم. والكتب، والنرد. والشطرنج. يصنع في كل من أو لئك كتاباً.

فكأن الجاحظ لم يترك شيئاً مما بجول نخاطر إنسان ، أو يسر بذهنه ، إلا كتب فيه وأبدع إبداعاً وأوثى على الغاية .

وأذكر هنا قولاً صادقاً لأبي العيناء . وذلك أن سائلاً سأله وقال : ليت شعرى أى شيء كان الجاحظ يحسن ؟ فأجابه أبو العيناء : ليت شعرى أى شيء كان الجاحظ لا محسن ؟ !

وشى آخر امتاز به الجاحظ من بين جميع المؤلفين فى عصره . وهو إدمان الفكاهة . ولا يدع فرصة يتصلح للمفاكهة والمطايبة إلا انتهزها انتهازاً . وأنت تستطيع أن تتصفح أى كتاب أو أية رسالة له ، فتجد فى ذلك البرهان واضحاً ، والدليل ساطعاً .

وتعد رسالة التربيع والتدوير . التي صنعها في من يدعى أحمد بن عبدالوهاب ، أبرع ما كتب الجاحظ في فن الفكاهة .

وكان أحمد – فيما يقول الجاحظ – مفرط القصر ويدعى أنه مفرط الطول، وكان مربعاً وتحسبه مدوراً. وهو في ذلك يدعي السباطة والرشاقة.

يقول له الجاحظ: «وهل غاية الجميل إلا وصفك. وهل زين البليغ إلا مدحك. وهل يآمل الشريف إلا اصطناعك. وهل يقدر الملهوف إلا غياتك. وهل للماتح رجز الا فيك، وهل بحدو الحادى إلا بذكرك؟! لا بل أين الحسن المُصمَّت. والجمال المفرد. والقد العجيب، والكمال المغريب، والملح المنثور، والفضل المشهور، إلا لك وفيك. وهل على الغريب، والملح المنثور، والفضل المشهور، إلا لك وفيك. وهل على ظهرها جميل حسيب، أو عالم أديب إلا وظلك أكبر من شخصه، وظنتك أكبر من علمه ؟! وهل أقلت الحضراء ذا لهجة أصدق منك، وهل حملت النساء أجل منك».

ويقول: « وما على ظهرها خَلَود إلا وهي تعبر باسمك ، ولاقينة إلا وهي تغنى بمدحك . ولا محجوبة إلا وهي تشكو تباريح حبك . ولا محجوبة إلا وهي تنقب الحروق لممرّك . ولا عجوز إلا وهي تدعو لك » .

ويقول في رسالة النساء: «وبعد فأيتُما أحسن وأملح . وأشهى وأغنج ·

أن يغنيك فحل ملتف اللحية كثّ العارضين ، أو شيخ متخلّع الأسنان. مغضّن الوجه ، ثم يفنيك إذا هو تغيى بشعر ورقاء بن زهير :

رأيت زهمرا تحت كلمكل خالد

فأقبلت أسعى كالعجول أبادر

أم تغنّیك جاریة كأنها طاقة نرجس ، أو كأنها یاستمینة ، أو كأنها خرطت من یاقوته أو من فضة مجلوة ــ بشعر عُكنّاشة ن محصن :

من كف جارية كأن بنانها

من فضة قد طوقت عنابا

وكأن يمناها إذا نقرَت بها

تلقى على الكف الشمال حسابا

وللحاحظ فى البيان والتبيين من حشو الفكامة وجمع النوادر ما إذا سردنا بعض شواهده طال القول بنا . . وفى كتاب الحيوان مطايبات شتى ، ومتعة طيبة للقارئ .

كان الجاحظ رجلاً مؤالفاً متصلا بجمهور الناس اتصالاً شديداً. فهو جليس الحلفاء والوزراء والكتاب. وهو أيضاً بجلس إلى الباعة والكناسين والحواة والموسوسين والمحانين. وكان يتعرف إلى بداة الأعراب، كما كان مصادقاً للترك وللروم والسندين، وكان بجالس الشيوح والمسان ، كماكان بجالس الصبيان.

روى ياقوت أن سلام بن يزيد قال يصف دخوله على الجاحظ مرة : قال سلام : « وسألت عن منزله – يعي منزل الجاحظ – فأرشدت و دخلت إليه فإذا هو جالس وحواليه عشرون صبياً ، ليس فيهم ذو لحية غيره » . وواضح أن تلك المخالطة قد أكسبته معرفة كاملة بطبائع الناس ، وأطلعته على كثير من مصادر الفكاهة .

ونستطيع أيضاً أن نقول : إن الجاحظ كان صياداً ماهراً للظرفاء . وإليك مثلا من ذلك :

قال الجاحظ : كان يأتيني رجل فصيح من العجم ، فقلت له : هذه الفصاحة وهذا البيان! لو ادعيتَ في قبيلة من العرب لكنت لا تُنازَع فيها .

قال : فأجابني إلى ذلك فجعلت أحفيظه نسباً حتى حفظه فقلت له : الآن لانته علينا ! فقال : سبحان الله إن فعلت ذلك فإنتي إذن لدعيّ !

وفى الحق أن نعد الجاحظ شيخ الفكاهة العربية فى عصورها الأولى ، وهو أيضاً زعيم من زعماء التهكم ، التهكم اللاذع الحار . قيل لأبي هفان : لم لا تهجو الجاحظ وقد ند د بك ، وأخذ بمخنقك ؟ ! فقال : أمثلي يخدع عن عقله ؟ والله لو وضع رسالة فى أرنبة أنني لما أمست إلا بالصين شهرة .

وشيء ثالث : هو من خصائص الجاحظ فى فن التأليف ، يعرفه من مارس صناعة التعليم ، وعرف ما يتطلبه التلميذ أو المعلم من أستأذه : من كثرة التكرار والمعاودة وصوغ الدرس يصيغ مختلفة متنوعة ، كى تتأدى المعارف إلى ذهنه تأدياً صادقاً ، ولتثبت العلوم فى ذهنه ثباتاً ، فلا تذهب مع الذاهبات .

فالجاحظ يلح على المعنى الواحد بمختلف صنوف التعبير ، ولا يُترك قارئ كتابه حتى يتيقن هو أنه قد أوضح له المعرفة إيضاحاً ، وحتى يطمئن إلى أن القارئ قد وعي ما أراد إلقاءه إليه وعياً تاماً .

ولذلك نجد الجاحظ يذهب فى الكتب إلى أنها أجدى نفعاً من المعلمين . وأن عملها بجزئ عن عمل المعلمين ويغنى غناءه . وله فى صدر المصحف الأول من الحيوان كلام طويل فى هذا ، وتستطيع أن ترجع إليه .

ومن قوله فى شأن الكيتاب: «وهو المعلم الذى إن افتقرت إليه لم يَخفيرك، وإن قطعت عنه المادة لم يقطع عنك الفائدة ، وإن عُزْلِت لم يَدْع طاعتك، وإن هبَّت ربح أعاديك لم ينقلب عليك » .

ولذلك أيضاً لا نجد رجلا تأدب بأدب الجاحظ ، وتناول كتبه بالقراءة والدرس إلا خرج وقد سرى فيه عرق من أدب هذا الرجل سرّياناً واضحاً ، أو نفحته نفحة ظاهرة من بيانه .

وفى عصرنا هذا جمهرة من الكتاب نتلمذوا للجاحظ فنالوا من بيانه قسطاً وافراً ، وأعداهم ذلك على جمال فنهم ، ونتضرة حديثهم ، وظهر عليهم فضل الجاحظ ظهوراً بيناً .

والأمر الرابع – الذي نلمحه في كتب الجاحظ هو التنويع، وهذا راجع إلى طبيعة الأستاذية في الجاحظ ، التي أشرت إليها قريباً . فأخص خصائص المعلم أن يتنقل بتلاميذه كلما طال عليهم الوقت في معارف شيى ، حتى لا يملوا درسه ويسأموا ما يلقنهم إياه من مسائل العلم ، أو مسائل الأدب .

وهو يقول فى ذلك : « فإنى رأيت الأسماع تمل الأصوات المطربة ، والأغانى الحسنة ، والأوتار الفصيحة ، إذا طال عليها ذلك . وما ذلك إلا فى طربق الراحة التى إذا طالت أورثت الغفلة » .

ويردّد قول أبي الدرداء: « إني لأجرِمُ نفسي ببعض الباطل ، كراهة أن أحمل عليها من الحق ما يُملَّها » .

ولذلك أيضاً نجد الجاحظ يصطنع الاستطراد . ويستعمل التعقيب ، وليس ذلك عجزاً منه ولا التفاتاً عن الغرض الذي نصب له نفسه ، وإنما لمروِّح عن القارئ ، ويستجلب نشاطه ، و مجدد انتباهه .

وأمر خامس هو من خصائص مكتبة الجاحظ ، وهو تناولها كثيراً من الأمور التي تبدو أنها متناقضة ، والتي تشعر القارئ لأول وهلة أن ذلك الرجل يناقض نفسه فيما يكتب فهو يمدح النبيذ حيناً ويذمه حيناً آخر ، وهو يمدح الوراقين تارة ويذمهم أخرى .

ولكن المنصف يرى أن الرجل لم يناقض نفسه . بل نظر إلى الشيء الواحد نظرتين من ناحيتين مختلفتين . واكل أمر من الأمور ما يقتضي مدحه حيناً وذمه حيناً آخر ، حتى الصدق وحتى الأمانة وهما الأساس الأول للفضائل .

وكلكم يذكر قول عمرو بن الأهتم « رضيت فقلت أحسن ما علمت وغضبت فقلت أقبح ماعلمت » وقول رسول الله – صلى الله عليه وسلم – في ذلك: « إن من البيان لسحر أ» وما كذبت في الأولى ولقد صدقت في الثانية » .

وهذه الحاصة الجاحظية هي بلا ريب برهان ساطع على ذكاء روح هذا الرجل وقوة فنه و تمام اقتداره .

وأمر سادس — تمتاز به مكتبة الجاحظ . هو حرية الفكر . الني لا يفتأ ينادى بها عند كل مناسبة . فهو شديد التهكم حينما يتحدث عن حجة لا يسيغها العقل ، ولا يقرأها الفكر الحر . وهو بحشد أقصى ما يستطيع من الحجج حين يعرض رأياً لأحد الجامدين أو المتعلقين بأذيال الحرافات والأساطير ، فإذا الأساطير والحرافات تتهالك في يديه . كما يتهالك الليل البهيم للصبح الطالع .

وهو كذلك يعترض كثيرين من العلماء وكبار الفلاسفة . وفى مقدمتهم أرسطو، وكذلك أستاذه أبو إسماق إبراهيم بنسيار النظام . وكتاب الحبوان ميدان فسيح بجول فيه صاحبنا ويصول ، برأيه الحر ، ويرفع علم الثورة على المتعنتين من المفسرين والقصاص والمتزّمتين ، بل على المتحذلةين من اللغويين

والأدباء ، فهو يندد في الجزء الأول من الحيوان بكتب أبي الحسن الأخفش واستغلاقها على الناس ، وهو يتهكم بالمفسرين وأصحاب الأخبار الذين زعموا أن أهل سفينة نوح كانوا قد تأذوا بالفأر فعطس الأسد عطسة فرى من منخريه بزوج سنانبر . فلذلك السنور أشبه شيء بالأسد . وأخرج الفيل زوج خنازير . فلذلك الحنزير أشبه شيء بالفيل . ثم هو يروى سخرية أبى عبيدة من هذا الحر ، وضحكه مما فيه من خرافة .

والجاحظ أيضاً يتهكم بالقصاص ، ويصور لنا صورة طريفة منهم متمثّلة فى شخص « أبى كعب القاض » حين حمل المستمعين على التهليل والتكبير ، ليخى أمر أمستنكر أضاقت به نفسه ، ولم يستطع إمساكه .

ويروى أيضاً أن أبا كعب هذا أرسل رسولاً له إلى مجلس الوعظ فى مسجد عتاب، ومعه هذه الرسالة : يقول لكم أبو كعب : انصرفوا ؛ فإنى قد أصبحت اليوم مخموراً!

وأمر سابع تمتاز به مكتبة الجاحظ ، هو كثرة تناول المسائل الكلامية ، والحرص على اقتناص مناسباتها فى أثناء الكتب . فبينا نرى الجاحظ يفيض فى الحديث عما قال العرب من شعر بديع فى النار إذا به بهجم على مسألة من مسائل الجوهر والعرض ، والثواب والعقاب ، والجزء الذى لا يتجزأ . حتى الفكاهة لا يخليها من هذه المناسبات الكلامية . فهو يروى فى الحيوان أن رجلا من أهل الكوفة قال لهشام بن الحكم ، صاحب مذهب الهشامية ، وهم فرقة من المشبهة : إن هذا الرجل قال لهشام : أترى الله عز وجل فى عدله و فضله من المشبهة : إن هذا الرجل قال لهشام : قد والله فعل، ولكنا لا تستطيع ان تتكلم به .

ويروى أيضاً أن بعض أصحابه سأل أبا لقمان الممرور عن الجزء الذي لا يتجزأ هو على بن أبي طالب ! لا يتجزأ ما هو ؟ فأجاب : الجزء الذي لا يتجزأ هو على بن أبي طالب ! فسأله أبو العيناء قائلاً : أفليس في الأرض جزء لا يتجزأ غيره ؟ قال : بلي ، حمزة جزء لا يتجزأ ، وجعفر جزء لا يتجزأ . قال : فما تقول فى العباس ؟ قال : جزء يتجزأ . قال : أبو بكر قال : أبو بكر يتجزأ ، قال : فما تقول فى عثمان ؟ قال : يتجزأ مرتين ، والزبير يتجزأ مرتين ، والزبير يتجزأ مرتين .

وقد عقب الجاحظ على هذه الفكاهة بأن هذا الرجل الممرور لما سمع المتكلمين يذكرون « الجزء الذي لا يتجزأ » هاله ذلك ، وكبر في صدره ، وتوهم أنه الباب الأكبر من علم الفلسفة ، وأن الشيء إذا عظم خطره سموه بالجزء الذي لا يتجزأ.

وهذه الثروة الكلامية التي أودعها الجاحظ كتبه ، قد حفظت علينا كثير أمن مذاهب المعتزلة التي لا تستطيع تخليصها من كتب الفرق الإسلامية، التي جرت على تسفيه آراء المعتزلة وأشباههم ورميهم بما هم منه براء.

ولعلك تسخر معى حن تسمع أن بعض هؤلاء الفضلاء وهو صاحب الملل والنحل – يروى أن الجاحظ يقول فى القرآن : « القرآن جسد . يجوز أن يقلب مرة رجلا ومرة حيواناً » وقد ذكر مثل هذا القول الإنجى صاحب المواقف بلفظ : ( يجوز أن يقلب مرة رجلاً ومرة أنثى ) . وليس هذا القول الذي يتبرأ من نفسه بمحتاج إلى تعليق ، فعقل الجاحظ هو ما علمت وما سمعت .

كتب الجاحظ إذن من أهم المصادر الحقيقة لمعرفة الاعتزال ، كما كان تفسير الزمخشرى من بعده مصدراً صالحاً أيضاً في بيان مذهب المعتزلة ، وتطبيق آرائهم على نصوص كتاب الله .

وأمر ثامن : تمتاز به مكتبة الجاحظ ، هو حديثها عن كثير من الأشياء التي لم يُخْضُ فيها أحد من قبل ، أو التي يحجم الناس عن الكتابة فيها ، استهانة بشأنها . أو فراراً من التهمة فيها . ولكن الجاحظ رجل جرىء ،

رجل جرىء حقاً . فلم يحدثنا التاريخ أن رجلا ألف كتاباً في ... فيماذا ؟ في حيل اللصوص . ولكن الجاحظ يتكلم في ذلك ويسهب في القول ويأتي بالعجب العاجب . وقد ذكر من هذا الكتاب فصلاً في الجزء الثاني من الحيوان . كمّا نقل الراغب الأصفهاني في محاضراته بعض هذه الفصول ، فنعرف أن هؤلاء اللصوص كانت لهم مدرسة ، وكان لهم أستاذ يدعي «عثمان الحياط » وكان زعيمهم . قالوا: سمى بالحياط ؛ لأنه نقب على أحذق الناس وأبعدهم في صناعة التلصص وأخذ ما في بيته. وخرج وسد النقب كأنه قد خاطه . فسمى بذلك .

ومن أقوال عثمان الخياط لبعض أتباعه ومريديه من اللصوص: اللم تزل الأمم يسبى بعضهم بعضاً. ويسمون ذلك غزواً، وما يأخذونه غنيمة . ويذكرون أن ذلك من أطيب الكسب . وأنتم في أخذ مال الغُدُر والفَجَرة أعذر . فسموا أنفسكم غزاة ، كما سمى الخوارج أنفسهم شراة! » .

ومن مأثور قول عثمان الحياط: « اللص أحسن حالاً من الحاكم المرتشى ، والقاضى الذي يأكل أموال اليتامى! » .

وقد كتب الجاحظ أيضاً في «غش الصناعات » . قال صاحب الفرق بين الفرق، في شأن هذا الكتاب الحطير : «وقد أفسد به على التجار سلعهم » .

وغير هذين فى هذا الفن كثير .

والأمر التاسع: أن هذه الخموعة القيمة من كتب هذا الرجل ، ترسم لنا صورة طويلة عريضة من صور الحياة فى العصر العباسى . هذه الصورة نرى فيها الثقافة الفكرية فى نواحيها المتعددة ، وفروعها المتوشجة . وكأن هذا الرجل لم يترك علماً من العلوم التى عرفها القوم . ولا فناً من الفون إلا اطلع عليه وأخذ منه بنصيب قليل أو كثير .

وهذه الصورة أيضاً ترى فيها الحياة السياسية التي كان يحياها القوم. فهي

رسالته إلى الفتح بن خاقان ، التى تتضمن مناقب الترك وعامة جند الحلافة ، يرينا وبلغ توغل الترك والفرس فى سياسة الدولة العباسية ، ومقدار سلطانهم واعتزازهم بأنفسهم ، ويروى لنا طرفاً من أمر الحوارج ، ويصف لنا بأسهم .

وهذه الصورة أيضاً نرى فيها الحياة المدنية ، حتى لكأ نما نعايش العباسين ، فنرى منازلهم وحماماتهم ومصابيحتهم ، وملابسهم ، ومطاعمهم ومشاربهم ، ومآدبهم ، وصناعاتهم ، ونظمهم الاجتماعية والصحية والعمرانية . وغير ذلك من دقائق الحياة التي انتبه الجاحظ إليها انتباهاً دقيقاً . ولا سيما في «كتاب البخلاء» ، الذي يعتبر بحق أصدق مصورة واسمة للعصر العباسي . وأهم مرجع فيه .

ولا يقتصر الأمر على تصوير العراق ، فهو يصور أيضاً أحوال سائر الأم المعاصرة من الفرس والهندوالصين وأهل مصر والمغرب .

لذلك كانت مكتبة الجاحظ سنداً قوياً لمن أراد أن يلم بدقائق العصر العباسي . وأن يتعرف إلى الحياة العامة فيه .

والأمر العاشر: هو اهتمام الجاحظ بتسجيل الحياة اليومية. وهو فى ذلك قد ضرب الرقم القياسى – كما يقولون. فغيره من المؤلفين إنما كان جل همه أن يذكر الأخبار القديمة ، والآثار المروية ، كما كان يفعل المدائنى وابن قتيبة ومن أتى بعدهم من رواة الأخبار. فهم لا يولون الأخبار المعاصرة إلا الجانب اليسير من اهتمامهم ولكن الجاحظ كان لا يفتأ يذكر أسماء معاصريه ، ويروى نوادرهم ، ويتندر بهم إذا شاء. وهو لا يدع شيخاً أو شاباً ، ولا عاقلاً أو مجنوناً ، ممن تقع له النادرة ، أو تصدر عنه الفكاهة ، أو يتصل به الحبر إلا عرض ذلك بين يدى قارئه ، وأطلعه عليه إطلاعاً فهو بلا ربب صحفى العباسيين ، وهو بلا ربب شيخ الصحافة العربية ، وأول من حاول إنشاء الصحف والمحلات العربية .

#### ذيوع كتب الجاحظ :

كانت كتبه تذيع وتشبع ، وتطير إلى الآفاق البعيدة ى حياته ، للرغبة الملحيَّة فيها ولحرص الناس على ما فيها من خبر كثير .

وإليك صورة تنبيك عن مبلغ هذا الذيع ، وتقف بك على مقداره :

روى صاحب تاريخ بغداد عن يحيى بن على أنه قال : « حدثنى أبى قال : قلت للجاحظ : إنى قرأت فى فصل من كتابك المسمى كتاب البيان والتبيين : إن مما يُستحسن من النساء اللحن فى الكلام ، واستشهدت ببيتى مالك ابن أسماء :

وحمديث ألمله همو مما

ينعت الناعتون يوزن وزنا

منطق صائب وتلحن أحيـــا

نا وخبر الحديث ما كان لحنا

قال: هو كذاك. قلت: أفما سمعت بخبر هند بنت أسماء وهي أخت صاحب هذين البيتين – مع الحجاج حين لحنت في كلامها فعاب ذلك عليها فاحتجت ببيت أخيها ، فقال لها الحجاج: إن أخاك أراد أن المرأة فطنة فهي تلحن بالكلام إلى غير المعنى في الظاهر. لتستر معناه وتورِّى عنه ، وتُفهمه من أرادت بالتعريض ، كما قال الله تعالى : ﴿ ولتعرفنهم في لحن القول ﴾ ولم يرد الحطأ من الكلام ، والحطأ لا يستحسن من أحد فوجم الجاحظ ساعة ثم قال : « لو سقط إلى هذا الحبر لما قلت ما تقدم! فقلت الحاحد فاصلحه . فقال : الآن وقد سار الكتاب في الآفاق ، هذا لا يصلح!

فهذه صورة من صور ذيع كتب الجاحظ ً.

#### تقدير القدماء لكتب الجاحظ:

نترك القول لياقوت يحدثنا عجباً في هذه الناحية ، فهو يروى أن أبا حيان قال : «ومن عجيب الحديث في كتبه ما حدثنا به على بن عيسى النحوى الشيخ الصالح قال : سمعت ابن الأخشاد شيخنا أبا بكر يقول : ذكر أبو عثمان في أول كتاب الحيوان أسماء كتبه ليكون ذلك كالفهرست ، ومر بي في جملتها : الفرق بين النبي والمتنبي ، وكتاب دلائل النبوة ... فأحببت أن أرى الكتابين ولم أقدر على واحد منهما وهو كتاب دلائل النبوة ... فهمتني ذلك وساءني في سوء ظفرى به . فلما شخصت من مصر ودخلت مكة حرسها الله حاجا أقت منادياً بعرفات ينادى – والناس حضور من الآفاق على اختلاف بلدامهم وتنازح أوطامهم ، وتباين قبائلهم وأجناسهم من المشرق إلى المغرب ، بلدامهم وتنازح أوطامهم ، وتباين قبائلهم وأجناسهم من المشرق إلى المغرب ، وهو المنظر الذي لا يشامه منظر — : بلدامهم وتنا على كتاب الفرق بين النبي والمتنبي لأبي عثمان الجاحظ على وجه كان !

قال : فطاف المنادى فى ترابيع عرفات وعاد بالخيبة وقال : حجت الناس منى ولم يعرفوا هذا الكتاب ولا اعترفوا به .

قال ابن الأخشاد: وإنما أردت بهذا أن أبلغ نفسى عذرها. قال باقوت: « وحسبك بها فضيلة لأبى عثمان أن يكون مثل ابن الأخشاد وهو من هو فى معرفة علوم الحكية ، وهو رأس عظيم من رءوس المعتزلة يتستهام بكتب الجاحظ حتى ينادئ عليها بعرفات والبيت الحرام.

قال یاقوت : وهذا الکتب موجود نی أیدی الناس الیوم لا تکاد تخلو خزانة منه . ولقد رأیت أنا منه نحو مائة نسخة أو أكثر .

نم نعود إلى المسعودى - وهو ممن يعد في خصوم الجاحظ - فنجده بقول في نعت كتب الجاحظ : « وكتب الجاحظ مع انحرافه المشهور تجلو صدا الأذهان. وتكشف واضح البرهان: لأنه نَظَمَها أحسنَ نظم، ورصفها

أحسن رصف ، وكساها من كلامه أجزل لفط . وكان إذا تخوف ملل القارئ ، وسآمة السامع ، خرج من جد إلى هزل، ومن حكمة بليغة إلى نادرة طريفة . وله كتب حسان منها كتاب البيان والتبيين وهو أشرفها ؛ لأنه جمع فيه بين المنثور والمنظوم ، وغرر الأشعار ، ومستحسن الأخبار . وبليغ الخطب، ما لو اقتصر عليه مقتصر لاكتبى به . وكتاب الحيوان . وكتاب الطفيليين، والبخلاء . وسائر كتبه في بهاية الكمال ، ما لم يقصد منها إلى نصب أو إلى دفع حق » .!

ثم نتر اجع إلى الوراء ونسأل الجاحظ نفسه أن يحدثنا حديث الصدق عن كتبه ونظرة الناس إليها ، فإذا هو يجيبنا ى ثقة ويقين واعتزاز بالنفس قال في الجزء الثاني من البيان :

« و لما قرأ المأمون كتبى ى الإمامة فوجدها على ما أمر به ، وصرت إليه – وكان قد أمر الزيدى بالنظر فيها ليخبره عنها – قال لى : قد كان بعض من نرتضى عقله و نصدق خبره ، خبرنا عن هذه الكتب بإحكام الصنعة وكثرة الفائدة . فقلت : قد تربى الصفة على العيان . فلما رأيتها رأيت العيان قد أربى على العيان ، كما أربى العيان على العيان ،

و هذه شهادة نار خية جليلة . لها قيمتها و لها قدرها .

#### عدد كتب الجاحظ:

والآن ننتقل إلى الحديث عن عدد كتب الجاحظ. فنجد أن هذا الرجل قد خرج عن زهاء ثلثمائة وستين مؤلفاً. في ألوان شيى من المعرفة. رأى أكثرها في مشهد أبى حنيفة النعمان ببغداد سبط ابن الجوزى المتوفى سنة ٢٩٤

قال في كتابه: « مرآة الزماني » ، عند ذكر الجاحظ: « أما مصنفاته فثلثمائة وستون مصنفاً . ووقفت على أكثرها في مشهد الإمام أبي حنيفة » .

هذا أقصى تقدير عددى وصلت إليه كتب الجاحظ . على أن أدنى ما تنزل إليه أن تكون مائة ونيفاً وسبعين كتاباً . قال ابن حجر في لسان الميزان : « وسرد ابن النديم كتبه ، وهي مائة ونيف وسبعون كتاباً » ، هذا آخر كلام ابن حجر .

ووجلت ياقوتاً في معجم الأدباء قد سرد منها مائة وثمانية وعشرين مصنفاً .

وليس يمكننا القطع برقم خاص لعدد كتب الجاحظ . ولكن نستطيع أن نقول : إن الجاحظ كان من أخصب علماء عصره وأدبائه إنتاجاً إن لم نقل إنه أخصبهم وأغزرهم فيضاً !

ويسأل السائل : أين طوح الدهر بهذه المجموعة الجاحظية الهائلة ؟ وكيف لم يظهر للناس منها إلا مقدار يسير تعده أصابع اليد ؟

فالحق أن كثير أمن كتب الجاحظ قد ضاع فيما ضاع من آثار السلف. وعدت عليه عوادى الأيام والناس أيضاً .

فالفوضى السياسية التي منيت بها الأمم الإسلامية في مسائها الأول والتي كانت قائمة في أكثر ما تقرم على التدمير والتخريب والانتقام من غزوات السلاجقة والتتار وغيرهم – جعلت تهدم في هذا الصرح الفكرى حتى أتت على الكثير من قواعده . ولم ُتبق إلا وشلا من محيط .

وكالمك كان لحمود الهمم وضعف العزائم . أثر كبير في ضياع هذه النفائس وفقدها .

ومهما يكن فقد أبقت الأيام لنا من آثار هذا الرجل مقدار أ صالحاً ،

سار بعضه بين الأدباء ، فكان له فضل عظيم ى تقويم ألسنتهم و تأدبهم ، وحمت بعضه الآخر خزائن متناثرة فى أنحاء المعمورة ، أشار إليه المستشرق. الكبير « بروكلمان » فى معجمه . وهى أكثر من سبعين كتاباً ، تزدان بها خزائن المتحف البريطانى ، وداماد إبراهيم ، وكوبريلى ، والفاتح والموصل ، وجوتا ، وميلانو ، وغيرها .

وقد أخذت على نفسى عهداً أن أقوم محدمة هذه المكتبة وبدأت منها بكتاب الحيوان . وعسى الله أن بهب لى من سعة الوقت والحال ما يسعفى باستحضار هذه الكتب ونشرها بين أبناء العربية نشراً علمياً صالحاً ، وفاء لهذا الرجل العالمي العظيم ، ووفاء لهذه الدار التي حبب إلى أساتذتها أدب الجاحظ ، فصرت إلى أن أولع به وكوعاً ، وأغرَم به غراماً .

وأشكر عماعة دار العلوم لما أتاحت لى من هذه الفرصة السعيدة ، وأهنئها مهذه النهضة الثقافية ى عهدها الجديد ، الذى يذكى شعلته سعادة رئيسها ، وحضرات أعضائها الأجلاء .

ع*بالرَّبِي المُحمَّعارون* المدرس بمدرسة الظاهر الابتدائية-

## العامظ والعلمون(\*)

يزعم بعض الأدباء أن الجاحظ كان خصماً عنيداً للمعامين ، يطلقون . ذلك القول إطلاقاً على ما فيه من إجحاف وضعف ، وعلى ما فيه من خطأً في القضاء وظلم في الحكومة .

والحق أن الجاحظ لم يكن خصماً للمعلمين ، ولا شاغباً عليهم ، ولا مجحفاً محقهم، أو مستهيناً بمكانتهم بين الناس، بلكان الجاحظ مدرها للمعلمين ، ولساناً ناطقاً بفضلهم ، ومشيداً بما لهم من أثر صالح وفضل عظم .

وقد كان المعلمون في القرنين الثاني والثالث على طوائف شتى :

أولاهما إ: طبقة صغار المعلمين ، الذين كانوا يتولون تعليم الصبيان القراءة والكتابة ، يتخذون الملك مكاتب خاصة ، أو بجعلون من المساجد مدارس لهم ، ويتكسبون بتلك الصناعة وينالون بذلك دراهم معدودة ، وقد تدعوهم الحال أن يجعلوا أجرهم ما يحمل الصبيان إليهم من الحبز على اختلاف ضروبه . ويروون أن الحجاج بن يوسف كان معلماً بالطائف ، وكان أبوه يوسف معلماً أيضاً . وفي الحجاج يقول القائل (۱) :

فماذا عسى الحجاج يبلغ جهده

إذا نحن جاوزنا حفير زياد

<sup>(</sup>ه) نشر بمجلة لملكتاب بالعدد العاشر من السنة الأولى رمضان ١٣٦٥هـ ، أغسطس سنة ١٩٤٦م.

 <sup>(</sup>۱) هو مالك بن الريب . انظر المعارف لابن قتيبة -- ۲۳۸ ، ۲۳۹ . والشعراء له أيضاً .
 ۱ : ۳۱۴ طبعة الحلي .

فلولا بنو مروان كان ان يوسف

كما كان ، عبداً من عبيد إياد

زمان هو العبد المقرَّ بذَّلة ٍ يُراوح غلمان القرى ويُغادى

و فيه أيضاً يقول القائل ــ وكان الحجاج يدعى كليباً ــ :

أينسى كليبُ زمان الهــزالِ وتعليمـَه ســــورة الــكوثرِ

رغیفٌ له َفلْکةٌ ما تری

وآخــر كالقمــر الأزهـــر<sup>(۱)</sup>

ومن هذه الطبقة أيضاً : الكميت الشاعر . قال خلف الأحمر : « رأيت الكميت في مسجد الكوفة يعلم الصبيان » .

والطبقة الثانية : طبقة المؤدبين لأبناء الحاصة والحلفاء ، وهؤلاء كانوا يختارون من ذوى الأقدار ، ومن الأثمة ذوى الشأن ، وقد كان الحلفاء والولاة يرسمون مناهج لهؤلاء المؤدبين كى يحذوا حذوها ، ويترسموا خطاها .

فمن ذلك وصية عتبة بن أبي سفيان – وهو أخو معاوية – أوصي بها عبد الصمد مؤدب ولده ، قال (٢) : «ليكن أول ما تبدأ به من إصلاح بني ً إصلاح نفسك ، فإن أعينهم معقودة بعينك ، فالحسن عندهم مااستحسنت ، والقبيح عندهم مااستقبحت ، وعلمهم كتاب الله ، ولا تكرههم عليه فيملوه ، ولا تتركهم منه فيهجروه . ثم روهم من الشعر أعفة ، ومن الحديث أشرفه ، ولا تخرجهم من علم إلى غيره حتى يحكموه ، فإن از دحام الكلام في السمع مضلة للفهم . وتهد دهم بي وأد بم دوني ، وكن لهم كالطبيب الذي

<sup>(</sup>١) الفلكة ، بالفتح : كل شيء مستدير .

<sup>(</sup>٢) البيان و التبيين (٢: ٢٦).

لا يعجل بالدواء قبل معرفة الداء . وجنبهم محادثة انساء . وروّهم سير الحكماء ، وزد في تأديبهم أزدك في برى » .

ومن ذلك أيضاً وصية الرشيد التي أوصى بها خلفاً الأحمر قال (١):
« إن أمير المؤمنين دفع إليك مهجة نفسه وثمرة قلبه ، وصير يدك عليه مبسوطة ، ومقالتك فيه مصدقة ، وطاعتك عليه واجبة . فكن له نحيث وضعك أمير المؤمنين ؛ أقرئه القرآن . وعلمه الآثار والأخبار والسنن . وروه الأشعار وبصره بمواقع الكلام ، ومره بالرزانة في مجلسه ، والاقتصاد في نظره وسمعه ، فلا تمرّن بك ساعة إلا وأنت مغتم فيها فائدة تفيده إباها ، وكلمة نافعة يعيها ومحفظها ، ولا تمعن في مسامحته فيستحلى الفراغ ويألفه ، وقوم بالتقريب والملاينة ، فإن أبني فيالشدة » .

وأما الحجاج فإنه كان يوصى مؤدّب بنيه بقوله (٢): «علمهم السباحة قبل الكتابة ، فإنهم بجدون من يكتب عنهم ولا يجدون من يسبح عنهم » .

وأما شريح القاضى فكان له وله يكثر البطالة ، فنظر إليه شريح يوماً وهو يهارش بكلب له ، فكتب له رقعة إلى معلمه وفيها هذا الشعر (٣) :

طلبَ الهيراش مع الغُواة الرُّجُّس ِ

فإذا أتاك فعضّه بملامة

أو عيظه موعظة الــرفيق الأكيس

وإذا هممت بضربه فبدرة

وإذا ضربتَ سما ثلاثاً فاحبس

<sup>(</sup>١) المحاسن و المساوى للبيهق (٢: ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار ( ٢ : ١٦٦ ) .

<sup>(</sup>٣) الحيوان ( ٢ : : ٢ ) وتمار القلوب ١٧٣ وعيون الأخبار ( ٢ : ١٦٧ ) والعقد ( ٢ : ٣٦٣ ) .

وليحملن منى إليك صحيفة المتلمس نكراء مثل صحيفة المتلمس واعلم بأنك ما أتيت فنفسه ُ

مع ما يجرعني أعزُّ الأنفسِ

قالوا: فضربه المعلم عشراً وعشراً ، فقال له شريح: لم ثنيت عليه الضرب ؟ فقال: العشر الأولى للبطالة ، والثانية للبلادة حيث لا يدرى ما محمل.

هذه أمثلة من الوصايا التي كان الولاة والخلفاء يوصون بها المؤدبين ، وهي تطلعنا على مدى النظام الذي كان يوضع للتعليم ، وعلى تباين الخطط التي كانت توحى بها النظم السياسية والاجتماعية والخلقية في تلك العصور الأولى .

و هذه الطبقة من المعلمين كانت على جانب عظيم من التوقير والتبجيل . قال : قال الرشيد يوماً من أكرم الناس خدماً؟ قيل : أمير المؤمنين . قال : لا ، بل أكرمهم خدماً الكسائي ، فقد رأيته يخدمه وليًّا عهد المسلمين ، وليس لى من الخدم مثلهما .

وكان الولاة والخلفاء يطلقون لهم اليد في عقاب أبنائهم ، فكان معلم الرشيد يضربه على الخطأ واحداً وعلى اللحن سبعاً . وكان بعضهم يقدر للمؤدب مقداراً للضرب لا يعدوه ، كما سبق في حديث شريح القاضي .

والطبقة الثالثة من طبقات المعلمين: هم جماعة المُحدِّثين الذين كانوا يتصدون لرواية الحديث، وعنهم كان يتلقى الرواة والمثقفون أحاديث الرسول والصحابة. وكانت هذه الطبقة كثيرة العدد، نافقة السرق، وكتب الرّجال تطلعنا على مدى النشاط العظيم الذي ظهرت فيه هذه الطائفة. وكان

من هؤلاء جماعة كبيرة تعتز بكرامة العلم وفضل العلماء. قالوا (°): وجه الرشيد إلى مالك بن أنس ليأتيه فيحدثه ، فقال مالك : « إن العلم يؤتى » . فصار الرشيد إلى منزله فاستند معه إلى الجدار . فقال : ياأمير المؤمنين : « من إجلال الله تعالى إجلال العلم » .

فقام وجلس بنن يديه .

وبعث الرشيد إلى سفيان بن عينية فأتاه وقعد بين يديه وحدثه ، فقال الرشيد بعد ذلك : « يا مالك ، تواضعنا لعامك فانتفعنا به ، وتواضع لنا علم سفيان فلم ننتفع به » .

والطبقة الرابعة من المعلمين : طبقة الشيوخ والفقهاء ، وهؤلاء القوم كانوا ذوى كرامة ظاهرة . كان الإمام أبو حنيفة إذا أخذته هزة المسائل يقول : « أين لذة الملوك من لذة ما نحن فيه . لو فطنوا لقاتلونا عليه ! » .

وهذه الطبقة والتي قبلها لم تكن لتتكسب بالتعليم أو تتعمد نيل أجر عليه ، بل كان المحدثون والفقهاء إما من ذوى اليسار والنعمة ، أو يكون لأحدهم صناعة أخرى يتكسب بها ، فنهم كان القزاز والخزاز والدباغ والرفاء والكواء والحفاف والجرار والجزار والصير في والإسكافي والحريرى والنحاس والنقاش ، وغير أولئك ممن تغص بهم كتب الرجال .

و إلى جانب هذه الطبقات تجد طائفة القصاص وجماعة المفسرين والنحاة، وأنماطاً أخرى كثيرة ، منهم طائفة كانت تعلم الفتيان الخطابة (١) .

ننتقل بعد هذا العرض إلى التهمة الموجهة إلى الجاحظ في خصومة المعلمين ، حكى عن الجاحظ أنه قال (٢) : ألفت كتاباً في نوادر المعلمين

<sup>(</sup>٥) محاضر أن الراغب الأصفهاني (١٤:١).

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين (١: ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) المستطرف للأبشيهي (٢: ٢:١ – ٢:٢).

وما هم عليه من الغفلة ، ثم رجعت عن ذلك وعزمت على تقطيع ذلك الكتاب. فلخلت يوماً قرية فوجلت فيها معلماً في هيئة حسنة ، فسلمتعليه فرد على " أحسن ردورحب بيي ، فجلست عنده وباحثته في القرآن فإذا هو ماهر فيه . ثم فاتحته فى الفقه والنحو وعلم المعقول وأشعار العرب، فإذا هو كامل الأدوات ، فقلت : هذا والله مما يقوى عزمى على تقطيع الكتاب . قال : فكنت اختلف إليه وأزوره، فجئت يوماً لزيارته ، وطرقت الباب فخرجتْ إلى جارية وقالت : ما تريد ؟ قلت : سيدك . فدخلت وخرجت وقالت : باسم الله . فلخلت إليه وإذا به جالس ، فقلت : عظم الله أجرك ، لقد كان لكم فى رسول الله أسوة حسنة ، كل نفس ذائقة الموت ، فعليك بالصبر . ثم قات له : هذا الذي توفى ولدك؟ قال : لا . قلت : فوالدك؟ قال : لا . قلت : فأخوك ؟ قال : لا . قلت : فزوجتك ؟ قال : لا . فقلت : وما هو منك؟ قال : حبيبتي ! فقلت في نفسي : هذه أول المناحس ! فقات : سبحان الله ، النساء كثير ، وستجد غير ها . فقال : أتظن أني رأيتها ؟ قلت : وهذه منحسة ثانية ! ثم قلت : وكيف عشقت من لم تر ؟ فقال : اعلم أني كنت جالساً في هذا المكان وأنا أنظر من الطاق ، إذ رأيت رجلاً عليه برد وهو يقول:

یا أم عمرو جزاك الله مكرمة و معرو جزاك الله مكرمة و معرو التي الله كانا

فقلت فى نفسى : لولا أن أمّ عمرو هذه ما فى الدنيا أحسن منها ما قيل فيها هذا الشعر ، فعشقتها ، فلما كان منذ يومين مر ذلك الرجل بعينه وهو يقول :

لقد ذهب الحمار بأم عمرو فلا رجعت ولا رجع الحمار ً فعلمت أنها ماتت ، فحزنت عليها وأغلقت المكتب وجلست في الدار . فقلت : يا هذا ، إني كنت ألفت كتاباً في نوادركم معشر المعلمين ، وكنت حين صاحبتك عزمت على تقطيعه ، والآن قد قويت عزمي على إبقائه . وأول ما أبدأ بك إن شاء الله .

ويروون عن الجاحظ أيضاً أنه قال : مررت بمعلم صبيان وعنده عصاً طويلة ، وعصاً قصيرة ، وصولجان ، وكرة ، وطبل ، وبوق ، فقلت : ما هذه ؟ فقال : عندى صغار أوباش ، فأقول لأحدهم : اقرأ لوحك . فيصفر لى فأضربه بالعصا القصيرة ، فيتأخر فأضربه بالعصا الطويلة ، فيفر من بين يدى فأضع الكرة فى الصولجان فأضربه وأشجه ، فيقوم إلى الصغار كلهم بالألواح ، فأجعل الطبل فى عنتى ، والبوق فى فى ، وأضرب الطبل و أنفخ فى البوق ، فيسمع أهل الدرب ذلك فيسار عون إلى و مخلصوننى .

ويروون عنه أيضاً أنه قال (۱) : مررت بمعلم وهو يقرئ صبياً : وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه يابنى لا تقصص روًياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً وأكيد كيداً. فقلت له : ويحك ، قد أدخلت سورة في سورة ، فقال : نعم ، عافاك الله ! إذا كان أبوه يدخل شهراً في شهر ، فأنا أيضاً أدخل سورة في سورة ، ولا آخذ شيئاً ، ولا ابنه يتعلم شيئاً !

هذه هى بعض الصور التهكمية التى تسند إلى الجاحظ فيما يمس المعلمين، وهى وإن تكن تبعد شيئاً عن أسلوب الجاحظ ى التعبير فإنها لا تبعد عنه فى روح الفكاهة التى عرف بها ، وروح الضحك الذى يتردد فى اثنائها .

<sup>(</sup>١) ثمرات الأوراق بهامش المستطرف (١: ١٧٣ - ١٧٤).

فإن تكن حقاً فإمها ترديد منه لما كان يدور في عصره من التهكم بصغار المعلمين الذين اتخذوا من التعليم صناعة تقيم أو دهم وتمسك رمقهم . قال الجاحظ (١) : « من أمثال العامة : أحمق من معلم كتبّاب » . وقد ذكرهم صقلاب فقال :

وكيف يرجَّى العقلُ والرأىُ عند من°

يروح على أنثى ويغدو على طيفل

وفى قول بعض الحكماء : « لا تستشيروا معلماً ولا راعيَ غنم » .

وكان القوم في عصر الجاحظ لا يزالون على إرث من آبائهم الذين ينفرون من التكسب بالصناعات الصرفة التي لا تعتمد على رأس المال والثروة، وكانوا يكرمون العلم أن تنفق فيه دريهمات معدودة تذهب بجماله وشرفه وكانت الطبقة التي تتولى تعليم أبناء العامة ترضى بالقليل، ولا تذهب إلى المحافظة على كيانها الاجتماعي، فدفعت الناس أن يضربوا المثل بها، فيقولوا المشيء قد اضطرب نظمه واضطربت أوصاله: «هو كرغفان المعلم»، يعنون أنها بهبط من هاهنا وهاهنا فإذا هي مشيأة مختلفة النتجر، تتعدد فيها الضروب والاشكال.

وروى الجاحظ أن ابن عتاب كان يقول (٢): « يكون الرجل نحوياً عروضياً ، وقساًماً فرضياً ، وحسن الكتابة جيد الحساب حافظاً للقرآن ، وهو يرضى أن يعلم أولادنا بستين درهماً ، ولو أن رجلاً كان حسن البيان . حسن التخريج للمعانى ليس عنده غير ذلك لم يرض بألف درهم » .

ومن عجيب ما روى الجاحظ في أمر هذه الطائفة أنهاكانت تستخدم

<sup>(</sup>۱) البيان ( ۱ : ۱۷۳ ) .

<sup>(</sup>۲) البيان (۲: ۲۵۳) ـ

أحياناً فى بعض الجرائم التى كانت فى عصره من الكثرة بمكان ، وهى جرائم الحناقين الذين يختقون الناس ، قال فى شأن هؤلاء القوم (١) :

« ولا يزانون بجعلون على أبوابهم معلم كتاب منهم ، فإذا خنق أهل دار منهم إنساناً ضرب النساء بالدفوف ، وضرب بعضهم الكلاب ، فسمع المعلم فصاح بالصبيان : انبحوا . وأجاب أهل كل دار بالدفوف والصنوج كما يفعل نساء أهل القرى ، وهيجوا الكلاب ، فلو كان المخنوق حماراً لما شعر بمكانه أحد » .

أضف إلى ذلك أيضاً أن المهدة الثقيلة التي كانت تلقى على معلم الكتاب و ظل ذلك النظام الساذج ، بل قل تلك الفوضى البدائية ، وفى ظل تلك الحاجة إلى القليل اليدير من المال ، كانت تعرض بعض أفر اد هذه الطائفة من المعلمين لأزمات نفسية تخرج مهم من حد الاعتدال إلى ما يدعى غفلة وحمقاً .

على أن مما دفع بالجاحظ إلى التندو بتلك الطائفة ، ذلك الأسلوب الذى امتاز به وكاد ينفرد به ، هو أسلوب السخرية بالناس جميعاً على اختلاف طبقاتهم ومنازلهم . فالجاحظ لم يتهكم بتلك الطائفة من الناس فحسب ، بل هو يسخر بالقصاص ، ويسخر بالمفسرين والمحدثين ، وبالقضاة وبالحكام وبطائفة المتكلمين أيضاً ، لا يكاد يسلم من لاذع سخريته إلا « المعتزلة » ، فهؤلاء عنده كانوا أعقل الناس و أحزم الناس ، و أهدى الناس إلى المعرفة والتبين وإصابة الحكم .

فمن سحريته بالقصاص ما رواه عن أبي أحمد التمار أنه كان يقول في قصصه :

<sup>(</sup>١) الحيوان ( ٢ : ٢٦٥ ) .

« لقد عظم رسول الله – صلى الله عليه وسلم – حق الجار وقال فيه قولا أستحى والله من ذكره (١) »!

ومن سخريته بالمحدثين ما روى أن الأعمش كان سبي الحلق غلقاً ، وكان أصحاب الحديث يضجرونه ويسومونه نشر ما يحبُّ طيه عنهم ، وتكرار ما يحدثهم به . ويتعنتونه ، فيحلف لا يحدثهم الشهر والأكثر والأقل ، فإذا فعل ذلك ضاق صدره بما فيه ، وتطلعت الأخبار إلى الحروج منه ، فيقبل على شاة كانت له ى منزله فيحدثها بالأخبار والفقه ، حتى كان بعض أصحاب الحديث يقول . ليت أنى كنت شاة الأعمش (٢) !

ومن سخريته بالقضاة ما روى أن رجلا قال لعبيد الله بن الحسن القاضى: إن أبى أوصى بثلث ماله فى الحصون. قال: اذهب فاشتر به خيلاً. فقال الرجل: إنه إنما ذكر الحصون. قال: أما سمعت قول الأسعر الجعبى:

ولقد علمت على تجنبي الردى

أن الحصون الخيل لاملدَرُ القرى<sup>٣).</sup>

ومن سخريته بالمتكلمين ما روى أن هشام بن الحكم صاحب الهشامية ، سأله رجل فقال : أترى الله عز وجل فى عدله وفضله كلفنا ما لا فطيق ثم يعذبنا ؟ قال : قدوالله فعل ، ولكنا لا نستطيع أن نتكلم به (1) !

ونحن إذا قلّبنا كتب الجاحظ لا نجد فيها إلا تبجيلا ظاهر اً للمعلمين ، ومنافحة و دفاعاً عنهم . فهو في البيان والتبيين يسهب التعليق على قولم في المثل : « والمعلمون عندي على المثل : « والمعلمون عندي على

<sup>(</sup>١) الحيوان (٣: ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) رسائل الجاحظ ٢؛ نشرة كراوس والحاجري .

<sup>(</sup>٣) الحيوان (١: ٤٥٣ – ٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) الحيوان (٣: ١١).

<sup>(</sup>ه) البيان ( ۱ : ۱۷٤ ؛ ۲۰۰ ) .

ضربين ، منهم رجال ارتفعوا عن تعليم أولاد العامة إلى تعليم أولاد الحاصة ، ومنهم رجال ارتفعوا عن تعليم أولاد الحاصة إلى تعليم أولاد الملوك أنفسهم المرشحين للخلافة . فكيف تستطيع أن تزعم أن مثل على بن حمزة الكسائى ، ومحمد بن المستنبر الذى يقال له قطرب وأشباه هؤلاء يقال لهم حمتى ... ولا يجوز هذا القول على هؤلاء ، ولا على الطبقة التى دونهم . فإن ذهبوا إلى معلمى كتاتيب القرى فإن لكل قوم حاشية وسفلة ، فما هم ى ذلك إلا كغيرهم » .

فالجاحظ لا يعم أيضاً معلمي الكتاتيب بالحمق ، بل هو ينصفهم أصدق الإنصاف ، ويحتج لهم بأنهم كسائر الأقوام ، فيهم الغث والسمين ، والصالح وغيره .

ونجده يعتب على من كتب إليه رسالة « الوكلاء » بقوله (۱) : « وقد رأيتك حفظك الله خونت جميع الوكلاء وفجرتهم ، وشنعت على جميع الوراقين وظلمتهم ، وجمعت جميع المعلمين وهجوتهم ، وحفظت مساويهم وتناسيت محاسنهم ، واقتصرت على ذكر مثالب الأعلام الجلة » ، فهو هنا كذلك لا يرضى بتعميم الحكم ، ويذهب مذهباً عادلاً في التقدير .

وقد بحثت ما أبقت الأيام من رسالة الجاحظ في « المعلمين » وهي في مختارات عبد الله بن حسان ، فوجدته يتحدث في تمجيد المعلمين والانتصاو لهم ، والاعتراف بفضلهم ويقول (٢) : « وليس علينا لأحد ني ذلك من المنة بعد الله .... ما للمعلمين الذين سخرهم لنا ، ووصل حاجتهم إلى ما في أيدينا ... والمعلمون أشتى بالصبيان من رعاة الضأن ورواض المهارة .

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ ١٧١ طبع الساسي .

<sup>(</sup>٢) القصول المختارة لعبيد الله بن حسان بهامش كامل المبرد ( ١ : ١٨ ) .

ولو نظرت من جهة النظر علمت أن النعمة فيهم عظيمة سابغة ، والشكر عليهم لازم واجب » .

هذه نظرات الجاحظ إلى المعلمين ، وهي ناطقة بإنصاف الرجل ، وعدله في حكومته، وحسن وضعه طبقتهم في موضعها اللائق بها ، من الإجلال والتكريم .

عبد السلام محمد هارون المدرس بجامعة فاروق الاول

# من التراث اللفوي(\*)

معجم مقاييس اللغة

مفخرة من مفاخر التأليف العربى ، بل يكاد يكون الفذ في نوعه من ببن المؤلفات اللغوية في المحيط العربي إن لم يكن في المحيط اللغوي العالمي . فنحن لم نعلم إلى الآن أن مؤلفاً لغوياً آخر حاول أن يدرس مواد اللغة في ظل القباس المطرد في معظم تلك المواد .

ولا غرو ، فإن مؤلفه أحمد بن فارس يعد في طليعة العلماء الذين أخذوا من كل فن بسهم وافر ، وكان لمعجمه اللغوى الآخر « المجمل » سيطرة علمية ظلت زماناً تتحكم في الدراسات اللغوية والمعجمية ، كما اشتهر كتابه « الصاحى » شهرة الصاحب بن عباد .

ا – وقد ظل هذا الكتاب – أعنى مقاييس اللغة – مطموراً في زوايا النسيان ، لا يكاد يعرفه أحد من العلماء ولا من قدامى المؤرخين ، إلا ما أشار إليه ياقوت في « معجم الأدباء » فإنه ذكره في ثبت مصنفاته وقال : « كتاب مقاييس اللغة ، و هو كتاب جليل لم يصنف مثله » .

والذى وجه النظر إليه حديثاً هو دائرة معارف حيدرأباد بالهد، إذ وضعته فى ثبت الكتب التى انتوت نشرها فى سنة ١٣٤٥ه أى منذ سبعة وثلاثين عاماً، كما أشار إلى ذلك بروكلمان فى كتابه. ثم اعتزمت نشره وزارة المعارف المصرية فى سنة ١٣٦٦ه ولكنها لم تحقق العزم، إلى أن أتيحت لى فرصة سعيدة إذ عالجت تحقيقه ونشره من سنة ١٣٦٦ه إلى سنة ١٣٧١ وأخرجته مع فهارسه الفنية فى ستة مجلدات عن ضورة مأخوذة من نسخة الملوسة المروية فى إيران.

<sup>(\*)</sup> نشرت بمجلة المجبع ج١٥ ص ١٠١ سنة ١٥١٩م.

۲ — ولا يساورنى شك فى أن المقاييس من أواخر مؤلفات ابن فارس ، فإن هذا النصج اللغوى الذى يتجلى فى أثنائه ، دليل واضح . كما أن خمول ذكر هذا الكتاب بين العلماء والمؤلفين ، دليل كذلك . ولو أنه أتيح له أن يحيا طويلا فى زمان مؤلفه لاستولى على بعض الشهرة التى نالها صنوه « المحمل » .

"— وأستطيع أن أذهب أيضاً إلى أنه ألف المقاييس بعد تأليفه « المحمل » فإن دارس الكتابين يلمس القوة فى الأول ، وبجد ابن فارس فى المحمل إذا حاول الكلام فى الاشتقاق فإنما بحاوله فى ضعف وتهيب ، فهو فى مادة (جن) من المحمل يقول : « وسميت الجن لأنها تتقى ولا ترى . وهذا حسن » . فهو يعجبه أن بهتدى إلى اشتقاق كلمة واحدة من مادة واحدة ، وليس يكون هذا شأن رجل قد وضع من قبل كتاباً فيه آلاف من ضروب الاشتقاق وصنوفه ، بل هو كلام رجل لم يكن قد أو غل من قبل فى هذا الفن .

وهو في « المحمل » يترك بعض مسائل اللغة على علاتها ، على حين ينقدها في « المقاييس » نقداً ظاهراً . في المحمل : « ويقال : الأثرور الغلام الصغير في قوله :

### ۽ من عامل الشرطة والأترور ۽

وفى المقاييس : « وكذلك قولهم إن الأترور الغلام الصغير ، ولولا وجداننا ذلك فى كتبهم لكان الإعراض عنه أصوب . وكيف يصح شىء يكون شاهده مثل هذا الشعر :

أعــوذ بالله وبالأمــــــــــر من عامل الشرطة والأترور

٤ ــ وان فارس يعنى بكلمة « المقاييس » ما يسميه بعض اللغويين « الاشتقاق الكبر » الذي يرجع مفردات كل مادة إلى معنى واحد أو عدة معان تشترك فيها هذه المفردات . قال في الصاحبي (١) : « أجمع أهل اللغة

<sup>(</sup>۱) الصاحبي ص ٣٣ .

إلا من شذ منهم أن للغة العرب قياساً . وأن العرب تشتق بعض الكلام من بعض ، وأن اسم الجن مشتق من الاجتنان » .

وهو لا يؤمن باطراد القياس في جميع مواد اللغة ، بل هو ينبه على كثير من المواد التي لا يطرد فيها القياس (١) . كما يذهب إلى أن الألفاظ التي تندل على الأصوات ليرت مما بجرى عليه القياس .

وهذا مذهب حسن لابن فارس ، وتعليله فيما أرى هو اختلاف المصادر التي يحاكى الإنسان صوتها من حيوان أو جساد أو نبات ، وهن جميعاً ليست لهن ارادة ما ، أو توجيه لما يصدر عنهن من أصوات يحاكيها الإنسان . فليس يتصور فيها القياس اللغوى أصلاً .

ويذهب كذلك إلى أن هناك جمهرة كبيرة من أسماء البلدان ليست مما مجرى عليه القياس. وهو كذلك يأخذ لنفسه الحذر حين يعالج المواد ذوات الإبدال ، فلا يجعل للمبدلة معى قياسياً جديداً ، بل يردها إلى ما أبدلت منه (٢). وكذلك يصنع ثر أسماء النبات.

وقد نفهم لتعليل ذلك أن كثير أ من أسماء النبات ما يكون أصله مأخوذاً من لغات أخرى ذات خصب وريف ، وأن منها ما يرتجل اسمه ارتجالاً كما أن أسماءها ليست من قبيل عنصر الحدّث الذي يسرى في معظم الكلمات الاشتقاقية .

۳ – وقد یظن ظان أن ابن فارس قد سیطرت علیه فکرة الاشتقاق وحملته علی تکلف القیاس کما فعل یاقوت فی « معجم البلدان » إذ حاول أن یطرد القیاس الاشتقاقی فی معظم أسماء البلدان ومنها ما هو فارسی ، وما هو رومی أو ترکی ، أو بابلی أو مصری .

<sup>(</sup>۱) أنظر للمثال مادة ( تبن ) ، و ( جمل ) .

<sup>(</sup>٢) انظر مادة ( جِر ، جمخ ، جهف ، حجم ، شجر ) .

وليس كذلك، فإن الرجل كان أمناً لمذهبه ، يديره في المواد التي يرى فيها القياس واضحاً له وللدارس معاً ، ثم هو ينائي عن مزال التكلف والتأويل ، ومن أمثلة ذلك ما صنع في مادة (دوى) ، فحينما وجد مفرداتها متخالفة متضاوبة ، كل منها يضرب إلى معيى غير المعيى الذي يضرب إليه الآخر ، أغفل القياس فيها وساقها سوقاً عابراً ، ففيها : «الدوى دوى النحل ، وهو ما يسمع منه إذا تجمع » . وفيها : «الدواء ، وهو معروف » . وفيها «الدواة التي يكتب منها » . و «الداء بمعنى المرض » . و « دوى الطائر إذا دار في الهواء ولم يحرك جناحيه » . وفيها «الدُّواَية ، وهي الجليدة التي تعلو اللهن الرائب » .

فكل من هذه الألفاظ لا يمت بسبب إلى الآخر ، وليس فى الإمكان إنجاد جامعة قريبة أو بعيدة بينها .

لكنه فى جمهور المواد بجد اليسر واطراد الاشتقاق ، فنى مادة (خلق) يرجع مفرداتها إلى قياسين اثنين : أحدهما تقدير الشيء ، والآخر الملاسة .

فأما الأول فقولهم: خلقت الأديم للسقاء، إذا قدَّرته. قال زهير: ولأنت تفرى ما خلقت وبعـــ

#### ــضُ القوم مخلق ثم لا يفرى

ومن ذلك الخُلق ، وهو السجية ، لأن صاحبه قد قدر عليه ذلك . وفلان خليق بكذا ، وأخلق به ، أى ما أخلقه ، أى هو ممن يقد ر عليه ذلك . والخلاق : النصيب ، لأنه قد قد ر لكل أحد نصيبه . ومن الباب رجل مختلق : تام الخلق . والخليق ، أى خلق الكذب ، وهو اختلاقه واختراعه و تقديره في النفس . قال تعالى : «وتيخلُقون إفكاً » .

وأما الأصل الثاني في معاني مادة (خلق) ، وهو الملاسة ، فقولهم : صخرة خلقاء ، أي ملساء . قال :

# قد يترك الدهرُ ڨ خلقاءَ راسيةٍ

# وهيأ وينزل ُ منها الأعصم َ الصَّدَّعا

ويقال الحلولق السحاب : استوى . ورسم مخلولق ، إذا استوى بالأرض . والمخلص : السهم المصلح ، لأنه يصير أملس . ومن الباب : أخلق الشيء وخَلَق ، إذا املاَس وذهب زئيره .

وفي مادة (حفل) يرى أن أصلها واحد ، وهو معنى الجمع .

يقال: حفل الناس واحتفلوا ، إذا اجتمعوا في مجلسهم . والمجلس يسمنى محفلا . والمحفلة : الشاة قد حفيلت ، أى جمع اللمن في ضرعها . ويقال : لا تحفيل به ، أى لا تباله ، أى لا تتجمع له . وذلك أن من عراه أمر تجمع له . ومنه قولهم : رجل دو حفلة ؛ إذا كان مبالغاً فيما أخذ فيه ، وذلك أنه يتجمع له رأياً وفعلا . وقد احتفل لهم ، إذا أحسن القيام بأمرهم . ويقال تحفيل ، إذا تزين ، فكأنه بجمع لنفسه المحاسن . ومنه حقيلت الشيء ، إذا جلوته . وقياسه صحيح أيضاً ، وذلك أنه بجمع ضوأه ونوره بما ينفيه من صدته .

٧- فعظم اللغويين حين يفسرون هذه الألفاظ التي سبق سردها لا ينظرون إلى تلك الأقدار المشتركة بينها من المعانى بل يفسرون انكلمات أقرب تفسير وأوجزه ، ولا يحاونون إيحاد العلاقة بين المتماثلات إلا ذادراً وعرضاً ، ولكن ابن فارس يسوق هذا المذهب في جمهور مواد اللغة مقتدراً بارعاً ، لا تتهيبه صعوبة الربط بين معانى الألفاظ والتماس العلاقة بين بعضها وبعض ، بل هو يمضى في ذلك قدماً ، فإذا التوفيق حايفه ، وبجلو والإصابة رائده . وبذلك يضع الباحث أمام المعنى الدقيق المحكم ، وبجلو ظلام التفسيرات والجمجمات المبهمة التي وقعت لمن سبقه من علماء اللغة .

فهو كذلك يستخدم مقاييس اللغة في تصحيح تفسير ات كبار اللغويين ،

فقد ذكر فى تأصيل مادة ( دمع ) أن المادة لها أصل واحد يدل على ماء أو عَمَرة . وبعد أن ساق شيئاً من مفردات المادة قال :

« ويقال شجة دامعة : تسيل دماً . كذا هو فى كتاب الخليل » . وعقب على ذلك بقوله : « والأصح من هذا أن التي تسيل دماً هي الدامية ، فأما الدامعة – بالعين – فأمرها دون ذلك ، لأنها التي كأنها نحرج منها ماء أحمر رقيق » .

۸ – ومع ذلك الفضل الواسع والنجاح الغنى ، لانجد ابن فارس ذاهبا بنفسه فى غرور ، بل هو يحاول أبداً أن يشرك من سبقه من علماء اللغة فى الفضل الذى تهدى إليه . فهو يقول فى مادة ( خدع ) :

« الحاء والدال والعين أصل واحد ذكر الحليل قياسه ، قال الحليل . الإخداع : إخفاء الشيء . قال : وبذلك سميت الحزانة الدُخدع » .

وفى مادة (خيل) بعد أن ذكر أن أصلها بدل على حركة فى تلون، يروى ابن فارس عن الأصمعى أنه قال : كنت عند أبى عمرو بن العلاء. وعنده غلام أعرابي ، فسئل أبو عمرو : لم سميت الخيل خيلاً ؟ فقال : لا أدرى . فقال الأعرابي : لاختيالها . فقال أبو عمرو : اكتبوا .

وعقب ابن فارس على ذلك بقوله : « وهذا صحيح ؛ لأن المختال في مشيته يتلون في حركته ألواناً » .

وفى مادة (خذف) يذكر أن المادة تدل على الرمى ، ثم يقول : «ويقال أتان خذوف ، أى سمينة . قال أبو حاتم : قال الأصمعى : يراد بذلك أنها لو خذفت بحصاة لدخلت فى بطنها من كثرة الشحم » . ثم يقول : «وهذا الذى يحكيه عن هؤلاء الائمة – وإن قل ّ – فهو يدل على صحة ما نذهب إليه من هذه المقايسات » .

٩ – ولا ريب أن هذه النظرات واللفتات المتقطعة التي كانت تظهر بين

الحين والآخر فى إجراء القياس الاشتقاقى فى مفردات المادة اللغوية الواحدة ، قد أخذت سبيلها إلى التجمع شيئاً فشيئاً ، فنجد لغوياً مثل أبى منصور الأزهرى صاحب التهذيب ( ٢٨ – ٣٧٠) يعترف بهذا القياس فى قوله فى نهاية مادة (قطع) من الجزء الأول ويقول : «قلت : وكل ما مر فى هذا الباب من هذه الألفاظ واختلاف معانيها فالأصل واحد والمعانى متقاربة وإن اختلفت الألفاظ . وكلام العرب آخذ بعضه برقاب بعض » .

۱۰ – ونجد ابن درید ( ۲۲۳ – ۳۲۱ ) من قبل الأزهری یؤلف كتاب « الاشتقاق » وهو – فیما أعتقد – صاحب الفضل فی الإبحاء إلی ابن فارس بهذه الفكرة العبقریة و إمكان تطبیقها ؛ إذ حاول ابن درید فی كتابه هذا أن یر د أسماء قبائل العرب و عمائرها، و أفخاذها و بطونها ، و أسماء ساداتها و ثنیانها وشعرائها ، و فرسانها و حكامها ، إلی أصول لغویة اشتقت منها هذه الاسماء و یقول فی مقدمة الاشتقاق : « ولم نتعد ذلك إلی اشتقاق أسماء صنوف النامی من نبات الارض نجمها و شجرها و أعشابها ، ولا إلی الجماد من صخرها و مدرها و حرزنها و سهلها ؛ لأنا إن رمنا ذلك احتجنا إلی اشتقاق الأصول التی تشتق منها . و هذا ما لا نهایة له » .

و لكن ابن فارس استطاع أن يقارب هذه النهاية التي تهيبها ابن دريد ، وحاول أن يقوم بما عجز عنه أو نكص دونه ، فألف كتابه هذا « المقاييس » يطرد فيه قاعدة الاشتقاق فيما صح لديه من كلام العرب .

11 – والكلام فى الاشتقاق قديم ، يرجع العهد به إلى زمان الأصمعى وقطرب وأبى الحسن الأخفش ، وكلهم قد ألف فى هذا الفن وحاول ، ولكن ابن دريد بدأ النجاح الكبير لهذه الفكرة ، وتتناه ابن فارس بتأليف المقاييس . فنجاح فكرة الاشتقاق فى نطاقها الواسع ، قد ظفر به فى العربية هذان العالمان . وإن كان لابن دريد فضل الإيحاء والسبق ، فإن لابن فارس فضل القوة البارزة والاقتدار العارم .

17 – ولقد حاول معاصر ان لا بن فارس المتوفى سنة ( ٣٩٥) . وهما : أبو على الفارسى ( ٢٨٦ – ٣٧٧) ، وتلميذه أبو الفتح عثمان بن جى ( ٣٢١ – ٣٢١) أن يصعدا درجة فوق هذا بإذاعة قاعدة الاشتقاق الأكبر التي تجعل للمادة الواحدة وجميع تقاليبها أصلا أو أصولا ترجع إليها فأخفقا فى ذلك ، ولم يستطيعا أن يشيعا هذا المذهب فى جمهرة مواد اللغة .

وقد عقد ابن جنى فى صدر كتابه «خصائص اللغة » فصلا لتفسير هذا المذهب جعل من أمثلته مادة (ق و ل) التي ذهب إلى أنها أبن وجدت وكيف وقعت من تقدم بعض حروفها على بعض وتأخره إنما هي للخفوف والحركة. يعنى (ق و ل) ، (ق ل و ) ، (و ل ق) ، (ل و ق ) .

وقد أصاب فى هذه المحاولة الساذجة نجاحاً ، ولكننى أحسب أنه كان يحس فى قرارة نفسه أن الفكرة ليست من الاطراد فى منزلة يبنى عليها مذهباً لغوياً قائما، إذ لوكان قد شعر بهذا الاطراد وهذا القياس لمارسه وعالجه فى نطاق واسع من حقول التجارب اللغوية . ولكنه صاح بها ثم أسكت ، صنيع من لا يؤمن بما يدعو إليه ، ومن لا يستطيع الدعوة إلى ما هو موضع الشك والرببة .

هذا كله يجعلنا نحى الرأس إجلالاً لهذا العالم اللغوى الجايل ، أحمد بن فارس بن زكرياً ، الذى توج التأليف العربي بتاج لا نجد له نظير آ في تألقه ، ولا شبيهاً له في أرجاء الثقافة العالمية وفي زواياها . فلم نعلم – بعد الاستقصاء والبحث – أن لغة من لغات العالم ، كائنة ما كانت ، ظفرت بمثل هذا التأليف المبتدع ، في قديم الزمان ولا في حديثه على كثرة ما نرى ونسمع من تعدد النشاط اللغوى واختلاف وجوهه .

إن ابن فارس رجل خالد ، خالد ، خالد ، علمه ، وخلده خلقه قبل علمه ،

## ۔ ۱۷ ۔ کان عالــا جلیلان∗

[ الصديق الحالد المغفور له الأستاذ عبد الرحيم محمود ]

خلق للعلم ، وعاش للعلم ، حتى إذا ما أدى واجبه كاملاً غير منقوص ، راح إلى جوار ربه قرير العين ، مثلج الصدر ، مرتاح الضمير ، وراح صديقه إلى قبر ه ساخن العين ، حران الصدر ، حزنان الضمير ! !

شيعناه بالأمس إلى قبره ، وكنا تحسب أننا سنلتنى بجنازة حافلة تتلاطم فيها أمواج الأصدقاء ، وتتلاقى فيها عيون الصفوة المختارة من كبار الأدباء والعلماء ، ولكن الذى نعى العالم الجليل « عبد الرحيم محمود » لم يحسن النعى ولم يوفق فيه ، ولم ينشر خبر وفاته كما ينبغى أن يذاع ، وهو هو الأدبب الكبر الذى شمل فضله جمهرة الأدباء ، وانتفع بعلمه كبار العلماء .

فإنى لأعلم يقيناً أن « عبد الرحيم » كان أستاذاً لكبار أدباء هذا الجيل ومرشداً لهم ، وأعلم يقيناً أنهم كانوا يعترفون له بهذه الاستاذية ويفخرون بها في مجالسهم وأحاديثهم ، وأنهم كانوا يحاولون بقدر الإمكان أن بجزلوا ثوابه على هذا الفضل البارع ، ولكن سوء حظ الأديب يأبي إلا أن تحالفه حتى الممات!

كانت جنازته جنازة صغيرة، ولكنها كانت على صغرها تضم تخبة مختارة من المثقفين، فكان فيها كاتب واحد كبير، وأستاذ واحد من أساتيذ الجامعة، ومؤرخ واحد من كبار المؤرخين، وشيخ واحد من أعضاء الشيوخ، وقاض واحد من القضاء الوطنين، وصحفى واحد من خبرة الصحفيين، وموظف وزارة واحد من كبار موظفى المجمع اللغوى، وآخر من كبار موظفى وزارة

<sup>(</sup>ﻫ) نشرت بالعدد ٢٦٥ من مجلة الثقافة في ١٦ من يوليو سنة ١٩٥١م .

المعارف ، فكان هؤلاء إلى لفيف من زملائه بدار الكتب المصرية هم الذين أسعدهم الحظ بشرف السير في جنازته . وإنى لأرى أن ذلك جاء طبقاً ارغبته وسنته في العيش . سنة التواضع العميق ، والبعد عن زخارف الحياة وتهاويلها .

كان عبد الرحيم عالماً جليلاً نافذ البصر ، وأديباً فحلاً ناقد النظر ، وكان ملجأنا وموثلنا حين تظلم شبهات العلم ، وتختلط موازين النقد ، فيجلى عن تلك ، ويفصل بين هذه بما آتاه الله من مقدرة عالية ، ومن اتزان علمي بلغ الغاية أو أو في على النهاية .

كان عبد الرحيم مصباح القسم الأدبى بدار الكتب منذ أكثر من ثلاثين عاماً ، وإليه يرجع الفضل في كثير مما ظهر من محققات الدار .

وكان نبر اس لجنة إحياء آثار أبي العلاء ، وإليه يرجع كثير من الفضل فيما ظهر من آثار أبي العلاء ، وأشها لقد كان أستاذنا ومرشدنا في هذه اللجنة ، وكثير أ ما كنا تحتصم اختصاماً شديداً وزراه المخطئ الذي لا ريب في خطئه ، فإذا هو يصابرنا ويصابرنا في ثقة الأستاذ وإيمانه حتى يلمع الحق في جانبه ، فنهرع إليه معترفين او به ، ثم نشد على يده إعجاباً بفضله وخلقه العلمي .

كان عبد الرحيم أستاذاً للتحقيق العلمي ، يتأتى لمجاهيل العلم من حيث تحيب ظنون الناس ، ويتهدى إلى مشاكله من حيث تضل الأقوام ، وكان صبور آ على التحقيق والتنقيب ، مجانباً للتسرع والاندفاع ، وقد تمكث الكراسة الواحدة من تجارب الطبع تحت يده زهاء الأسبوع ، وهو يبدئ النظر فيها ويعيد ، ولا يتركها حتى بجلوها سليمة من الحطأ ، بريئة من العيب ، كل ذلك في أمانة بالغة ، وحرص علمي كبر

وكان حجة عظيماً في مسائل العربية ولغات العرب . فكانت فتواه القول الفصل ، والبرهان الساطع .

وكان قوى الذاكرة يعلم العلم فيحتفظ به سليماً كما هو لا تغيير ولاتبديل. ولقد زرته فينات في حجرته المتواضعة، ولست أجد لديه من الكتب والمراجع إلا لسان العرب لابن منظور تم شفعه أخير أبمعجم مقاييس اللغة لابن فارس، لأنه كان يعتمد على ذاكرة عبقرية، تعيى من أعماق الماضي ما لا يعيه المحدثون من سطوح الحاضر!

وكان عبد الرحيم صديقاً وفياً خالص الوفاء ، وكان ذا مروءة فياضة ، وكان على ضيق ذات يده مفرط الجود ، لا يضن أن يتبرع بجاهه ، إذ كان له جاه عظيم لدى كبار رجال الدولة ، وكثيراً ما جلب إلى أصدقائه ومواطنيه من أبناء الصعيد خبراً كثيراً ، ودافع عنهم أذى كبيراً ، وأعلم لقد جلب الحبر إلى كثير ممن وصلوا إلى الدلطان .

كان عبد الرحيم ظل الصيف: كان ذا دعابة وفكاهة يصدران عن أدب جم، وخلق سمح، وذكاء جميل، وكان مجلسه سروراً ومتعة عالية. وكأنى بجميع أندية القاهرة تعرف عبد الرحيم، إذ كان يتردد عليها منذ صباه، وله في كل منها أصدقاء ومريدون. كان عبد الرحيم صديقاً للقاهرة وعلمت في جنازته بالأمس أنه آثر أن يدفن في القاهرة على أن يدفن في مسقط رأسه، وأوصى بذلك إلى أحد أصدقائه المختارين والذي اختار له مثوى كريماً في مقبرة أسرته في حي الإمام الشافعي في فليرحمه الله وليسكب عليه شآبيب رحمته ورضوانه!!

لقد ترك عبد الرحيم فى قلوب أصدقائه كلوماً لا تبرأ وجراحاً لاتندمل . وفى صفوف تلاميذه والمعجبين به فراغاً لا يسد ، وثلمة لا ترأب ، ولكنه ترك للعلم جهاداً صالحاً ، وللوفاء والبر مثالا عالياً ، وللمروءة والكرم مناراً واضحاً ، وللصر وقوة الاحتمال علماً شامخاً ! !

عليك سلام الله قيس بن عاصم

ورحمتُه ما شاء أن يترحــُما

تحية ً من غادرته غرض ً الردى

إذا زار عن شَحطٍ بلادَك سلَّما

وما كان قيس" هلكُه هلك واحد

ولسكنه بنيان قسوم تهدأما

بالمئيلة محرقارون

# البَابُ الثَّانِي البَابُ الثَّانِي بَينِي وَبَهُنَ ٱلْأَدُّ بَاءِ وَٱلْعُ لَامَاءِ



# كليلة ودمنة نقد وتعليق

للأستاذ عبد السلام محمد هارون

#### ---

« كتابٌ دَهرىُّ الصَّنعة ، متقادم الميلاد » ، أفرغت فيه حكم الدنيا ومواعظ الأجيال ، وكان عجباً عاجباً ، وأدباً خالداً ! !

وكان اختيار مطبعة المعارف لهذا السِّفر الجليل أن يكون تذكار آ لعيدها الخمسيني – اختيار آ موفّقاً كل التوفيق ، فبر هنت بذلك أنها تحسن هذا الأمر وتجيده .

وأما الرجل الذي وكل إليه الاضطلاع بعبء نشر الكتاب وتحقيق مواضع الشُّبه فيه والحكم عليها ، فرجل هَدَّكُ مِنْ رجل !

فالمكتور عبد الوهاب عزام قطب من أقطاب الثقافة العربية كما هو من الثقافة الفارسية . فكان بذلك خبر من يتصدَّى لمثل «كليلة و دمنة » ، لينشره على الناس فى هذا الثوب الرائع الفائق ، وليجهد نفسه فيه هذا الإجهاد المثمر الطيب .

و إنى لأبادر فأهنى الأستاذ عزام تهنئة صادقة ، لما أحيا «كليلة ودمنة » على نحو يغتبط له ابن المقفع فى مثواه ، ويغتبط له أيضاً ذلك الجندى المجهول الذي صنع للناس هذا الكتاب فى أصله الهندى ، ثم تركه يسير فى الدنيا كريماً عزيزاً ، تتهاداه اللغات ، وتتنازعه اللهجات ، ويغتبط له كذلك أنصار الأدب العربى فى المشرقين والمغربين .

<sup>(</sup>١) نشرت عملة الرسالة العدد ١٢٥ بتاريخ أغسطس ١٩٤١م.

كما أزجى تهنئى إلى رجال مطبعة المعارف، مُنْمَوِّهاً بهذا الفن العجيب الذى أبرز الكتاب تحفة تاريخية ناطقة . وإن كان للنشر أدب خاص ، فهذا الكتاب منه قطعة أدبية عالية ؛ وإن للألواح الثلاثة عشر التى رسمها المصور «رومان ستريكالفسكى » لأثراً كبيراً في إحداث هذا الجو الفيى البهيج .

وقد صنع الأستاذ عزام لهذا الكتاب مقدمة بلغت من النفاسة مبلغاً ، وحوت من الفوائد الكثير؛ فهو قد عرض لتاريخ الكتاب ، وبَيَّن أن النسخة العربية «أصل لكل ما في اللغات الأخرى ، حاشا الترجمة السريانية الأولى ، فقد فُقد الأصل الفهلوى الذي أخذت عنه الترجمة العربية ، وفُقد بعض الأصل الهندى الذي أخذت عنه الترجمة الفهلوية واضطرب بعضه ، فصارت النسخة العربية أممًّا يرجع إليها من يريد إحداث ترجمة أو تصحيح ترجمة قديمة ، بل يرجع إليها من يريد جمع الأصل الهندى وتصحيحه » .

أُم تَحدَّث عن طبعات الكتاب ، فذكر :

ا طبعة المستشرق دى ساسى الذى كانت طبعته أصلاً من أصول الطبعات المصرية الكثيرة ؛ وهى نسخة ملفقة من عدة نسخ .

۲ – ثم طبعتی الیازجی وطبارة ، وهما ملفقتان من طبعة دی ساسی
 و مخطوطات و مصورات أخرى .

٣ – ثم طبعة شيخو ، وهي أول طبعة في اللغة العربية تقدم للقراء نصاً كاملاً غير ملفق من كتاب « كليلة ودمنة » وأصلها مخطوط سنة ٧٣٩ ه ؛ وقد طبعه شيخو كما هو لم يصحح أغلاطه ولم يوضح غامضه ، ليكون أمام المستشرقين صالحاً للمقارنة والنقد .

ثم تحدث عن النسخة التي نقلت عنها الطبعة الحديثة ، وهي في مكتبة أيا صوفيا بإسطنبول كتبت سنة ٦١٨ ، فهي أقدم من كل المخطوطات التي وصفها المستشرقون ، وأقدم من نسخة شيخو المكتوبة سنة ٧٣٩ .

وهذه النسخة مفعمة بالتحريف والتصحيف والأسقاط وخطأ الرسم ؛ وتستطيع أن تعدفى النموذج المصور من الصفحة الأولى فقط (١) نحو اثنى عشر تحريفاً وتصحيفاً.

وهذا يدل على مقدار الجهد الهائل الذى بذله الأستاذ عزام فى تحقيق هذه النسخة وتقريبها إلى السلامة .

ونحن في هذا الصدد نأخذ على الأستاذ أنه لم يتوخ في هذه الناحية ما يقتضيه النشر العلمي من إثبات الأصل والتنبيه عليه ؛ فقد يكون القارئ وجه في التصحيح غير الذي ارتضى . نعم ، إن الأستاذ قد أثبت بعض كلمات الأصل في التعليقات التي ألحقها بالكتاب ، لكنها من القلة بحيث لا تغني شيئاً في معرفة أصل الكتاب والوقوف عليه .

وأمامنا جهود المستشرقين ناطقة بمدى تقديرهم لهذه الناحية التاريخية الفنية ، فلا تكاد تجد كتاباً نشروه إلا وقد أثبتوا أصله أو أصوله إن كان ذا نسخ مختلفة .

وكتاب مثل كتابنا هذا ، لَبِسَ من جلال التاريخ ما كبيس ، جدير بما ذكرت من وجوب بيان أصله للرجوع إليه ، ووجوب مقارنة نسخه بعضها ببعض .

ولغة ابن المقفع فى «كليلة ودمنة» لغة عالية ، تعلو على المتأدب والأديب أيضاً ، فهى محتاجة إلى توضيح وتقييد وبيان . فكان من المستحسن أن يصنع الأستاذ لها شرحاً أو معجماً يلحقه بنهاية الكتاب ، كما فعل من قبل

<sup>(</sup>١) ص ٢٣ من القدمة .

الحورى نعمة الله الأسمر ، حينما نشر ترجمة ابن الهبارية لكليلة و دمنة ، مع أن لغة هذا النظم في مستوى دون مستوى ترجمة ابن المقفع .

على أن الأستاذ قد أحسن صنعاً بما حقق من الأعلام الفارسية و الهندية ، مما يشهد له بتمام البراعة في ذلك .

قرأت نسخة الأستاذ عزام ، ونعمت – كما نعم غيرى – بما فيها من دقة وجمال ، فطالعني فيها خير كثير ومقدرة فنية عظيمة ، كما ظهرت لى بعض هنات أحببت أن أنبه عليها ، وبدا لى بعض الرأى فى عبارات الكتاب ، فآثرت أن أنشره راجياً أن يباعدني العنت ، ويفارقني التكلف ، وأن يسعفي في ذلك الحق .

### ١ - في الضبط اللغوى:

١ - ص ٣٦ س ٦ : (كالعظم المتعرّق) بكسر الراء ، صوابه :
 ( المتعرّق) بفتح الراء المشددة . يقال عرق العظم يعرقه عرقاً ، وتعرّقه ،
 واعترقه : أكل ما عليه من اللحم .

٢ - ١٨ : ٥ ، ٦ : (ولكن النفس الواحدة يفتدى بها أهل البيت ، وأهل البيت تفتدى بها أهل البيت تفتدى بها المصر ) . الوجه : (يُفتكدَى) و (تُفتدَى) بالبناء للمجهول فيهما . فأهل البيت ، وكذا القبيلة والمصر لا يفعلون الافتداء ، وإنما يفعل بهم ذلك غيرهم فهم مفتكون . ومن ذلك ما قال كعب بن سعد الغنوى (١) :

فلو كان حيٌّ يُفتكى لفديتُه بمالم تكن عنه النفوس تطيبُ

<sup>(</sup>١) أمال القال (٢: ١٤٩).

٣ - ٨٧ : ٦ : (ولا تغتر إليه) ، ولا يقال (اغتر إليه) بل (اغتر به) على أن جو العبارة يؤذن بأن صحتها : (ولا تقترب إليه) فليس فيما سبقها من الكلام ما يشعر بأن «شترَبة» قد يتعرض للاغترار أو يقع فيه .

\$ - 91 : 17 : (وندفن بقيتها مكاناً حريزاً). وهذه عبارة غير صحيحة . والصواب : (في مكان حريز) فإن الفعل (دفن) لا يتعدى إلى ثان إلا بالحرف (في). وليس هذا أيضاً من المواضع التي يكون فيها لفظ (مكان) ظرفاً من الظروف المكانية ؛ فإن اسم المكان الصالح للظرفية إما أن يشتق من حدث بمعنى الاستقرار والكون في مكان ، أو لا . والثاني لا ينتصب على الظرفية إلا بالفعل الذي ينتصب به على الظرفية المختص من المكان كدخلت ونزلت و سكنت . وذلك نحو المضرب والمقتل والمأكل والمشرب .

والأول (ومنه لفظ مكان) إنما ينصبه على الظرفية أمران: أحدهما الفعل المشتق مما اشتق منه اسم المكان نحو قت مقامه، وجلست مجلسه، وأويت مأواه ؛ وثانيهماكل ما فيه معنى الاستقرار وإن لم يشتق مما اشتق منه، نحو قعدت موضعك، ومكان زيد، وجلست منزل فلان، ونمت مبيته، وأقمت مشتاه. وما ليس فيه معنى الاستقرار لا ينصبه فلا يقال كتبت الكتاب مكانك، وقتلته مكان القراءة، وشتمتك منزل فلان (۱)

وليس «الدفن» من الاستقرار في شيء ، فلا ينصب لفظ «المكان» على الظرفية المكانية .

وقد جاء في نسخة بولاق (٢) ص ٤٩ : « وندفن الباقي في أصل هذه الشجرة ، فهّو مكان « حريز » .

<sup>(</sup>١) انظر همع الهوامع (١: ١٩٩) وشرح الرضى للكافية (١: ١٦٩ – ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) كليلة ودمنة طبع بولاق سنة ١٢٥١ .

٥ - ٩٥ : ١٣ : وبلاء يضيّع عند من لا شكر له ، البلاء هنا بمعنى الإنعام . وفي ترجمة ابن الهبّارية ص ٩٥ :

ما أضيع النعمة عند الكافر وأقبح الخُلَّة عند الهـــاجر

وبين اللغويين خلاف فى أن يكون البلاء بمعنى الإنعام ؛ فقال بعضهم : « الإبلاء : الإنعام . والبلاء : الإشقاء والإتعاس » . أما الإبلاء بمعنى الإنعام فلا خلاف فيه . ومنه قول زهمر (١) :

رأى الله بالإحسان ما فعلا بكم فأبلاهما خير البلاء الذي يبلو

أى صنع سهما خير الصنيع . والحق أن الإنعام إنما هو الإبلاء لا البلاء . ومنه الحديث : « من أُنبلي فذكر فقد شكر » وحديث كعب بن مالك : « ما علمت أحداً أبلاه الله خبر آنما أبلاني (٢) » .

وقد احتج من زعم أن « البلاء » يكون أيضاً بمعنى الإنعام بقوله تعالى : « وآتيناهم من الآيات ما فيه بلاء مبين » وقوله : « ونيبلوكم بالشرَّ والحبر فتنةً » ورُدَّ عليه بأن البلاء في الآية الأولى بمعنى الاختبار لا الإنعام . وكذلك « نبلوكم » أريد بها : « نختركم » .

وجاء فى نسخة بولاق ص ٥١ : « وحيباء يصطنع عند من لا شكر له ». والحباء ، بالكسر : العطاء .

٢ - ٢٣١ : ١٥ : « ولكن إيش الفائدة فيها » بكسر الهمزة ، وهذا ضبط عامى ؛ والصواب : (أَيْش ) بفتح الهمزة وتنوين الشين المكسورة ، وأصلها : (أَيُّ شيءٍ ؟) خفيَّفت بحذف الياء الثانية من (أيَّ ) وحذف همزة

<sup>(</sup>١) في ديرانه ٢١ .

<sup>(</sup>٢) نهاية ابن الأثير ، ولسان العرب .

(شيء) بعد أن نقلت حركة الهمزة إلى الساكن قبلها ، ثم أُعِلِتَ إعلال المنقوص . ونحوها فى ذلك (وَيلُمه ) ، أصلها : (ويلُّ لأمه ) ، حذفت لام (ويل) وهمزة (أم ) . قال المتنخل الهذلى (١) :

ويلمه رجلاً تأتى به غبناً إذا تجرّد لا خال ولا نخلُ

وقال ذو الرمّة <sup>(٢)</sup> :

ويُلمُّها روحة والربحُ مُعصفة والغيث مُرتجـــز والليـــل مقتربُ

وقال علقمة بن عبدة (٣) :

مع الكُثر بمُعطاه الفتي المتليف النَّدي.

قال ابن السيد في الاقتضاب (٤): «حذف لام ويل وهمزة أم ، كما قالوا أيش إلك ، يريدون: أي شيء ؟ ». وقال الخفاجي في شفاء الغليل: « أيش بمعنى أي شيء ، خفف منه . نص عليه ابن السيد في شرح أدب الكاتب ، وصرحوا بأنه سمع من العرب . وقال بعض الأثمة : جنبونا أيش ، فذهب إلى أنها مولدة . وقول الشريف في حواشي الرضي أنها كلمة مستقلة (٥)

<sup>(</sup>١) أدب الكاتب ١٨٣ سلفية والاقتضاب ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب ( ٢ : ٢٤٨ سلفية ) .

<sup>(</sup>٣) الحزانة (٣: ٣٥٣ سلفية).

<sup>(</sup>٤) الاقتضاب ٣٦٥ ؛ وانظر أيضاً تكلة إصلاح ما تفلط فيه العامة للجواليق ص ٤٧ .

 <sup>(</sup>٥) في الأصل : « مستعملة a .

بمعنى أى شيّ وليست مخففة منها ، ليس بشيء . ووقع فى شعر قديم (١) أنشدوه فى السر :

# \* من آل قحطان وآل أيش \*

قال السهيلي في تفسيره: « وأما آل أيش فيحتمل أن تكون قبيلة من المجن المؤمنين ينسبون إلى أيش. فإن يكن هذا وإلا فله معنى في المدح غريب. تقول: فلان أيش هو، وابن أيش! ومعناه: أي شيء عظيم؛ فكأنه أراد من آل قحطان ومن المهاجرين الذين يقال فيهم مثل هذا، كما تقول: هم وما هم! وزيد ومازيد، وأي شيء زيد! وأيش في معنى أي شيء كما يقال ويلمه في معنى ويل أمه، على الحذف وكثرة الاستعمال. وهذا كما قال هو: في جيش وأي جيش! »

# 

٧ - ١٧٩ : ٤ : ( فأسعفني بطيلبتي ) بكسر الطاء وهي صحيحة . لكن العرب نختارون في مثل هذا « الطلّبة » بفتح الطاء وكسر اللام . ومنه حديث نقادة الأسدى : « قلت : يا رسول الله ، اطلب إلى طلّبة ، فإني أحب أن أطلبكها » .

٨ - ٢٦١ : ٤ : « إن الملوك وغير هم 'جد'ر" أن يأتوا الخير إلى أهله» .
 وقد أفسد هذه العبارة أمران : أما الواحد ، فأن (جُدر ) جمع (جيدار )

<sup>(</sup>۱) هذا وهم . والصواب أنه سجع كاهن . وقد ذكره السهيلي في (۱: ۱۳۸) . وهو قول خطر بن مالك الكاهن : « والحياة والعيش ، إنه لمن قريش ؛ ما في حلمه طيش ، ولا في خلقه هيش ، يكون في جيش وأي جيش ، من آل قحطان وآل أيش » .

<sup>(\*)</sup> نشرت بمجلة الرسالة ألعدد ٤٢٦ ، سبتمبر ١٩٤١ .

بالكسر، وهو الحائط؛ والصواب: (جُدُرَاء)، أو (جديرون)، وهما الجمعان اللذان يجمع عليهما (جدير (۱))؛ وجمع ( فعيل ) صفة على (فعُكُل ) بضمتين نادر سمع منه: نذير ونذُر، وجديد وجُدُدُد (بدالين )، وسديس وسُدُسُ (۲).

وأما الثانى ، فإن (أتى ) إذا تعدّى إلى المفعول لا يكون بمعنى الإعطاء، بل يكون بمعنى الإعطاء، بل يكون بمعان أخر ، منها الفعّل: أتى الأمرَ والذنبّ : فعَلَمَه ؛ ومنها الهدم والقلع ، قال الله تعالى : « فأتى اللهُ بنيانهم من القواعد (٣) ». ومنها الانتساب ، أتى الرجل القوم : انتسب إليهم وليس منهم ، فهو أتييٌّ .

وأما الذي هو بمعنى الإعطاء ، فهو الفعل (آتى ) على زنة أفعل . ومنه قول الله تعالى : ﴿ آتِنا غداءًنا (٤) ﴾ ، وقوله : ﴿ وآتِيناهُ الحكم صبيبًا (٥) ﴾ ؛ ومضارعه (يؤتى ) على يُفعِل . وفي كتاب الله تعالى : « يُؤتى . يؤتون ، يؤتن . يؤتن . يؤتن . يؤتن . يؤتن . يؤتن . يؤتنه . نؤته . يؤته . سيؤتينا . يؤتكم . يؤتيهم . تؤتون ، وتؤتوها . نؤته . نؤته . نؤته . نؤته . المنان من قوله (١) » ؛ وإنما سقت هذه الشواهد لأنبه على أن ما ورد في اللسان من قوله (١) : « والإيتاء : الإعطاء . آتى يئؤاتى إيتاء ، وآتاه إيتاء أي أعطاه » وهم "أو تصحيف ؛ والصواب : آتى يئؤتي .

فوجه عبارة ابن المقفع إذن : « جُلُدر اءُ أَن يُنُو تُو الخَير إلى أهله » .

ولعل السر فى هذا التحريف أن طائفة من علماء الرسم الأقدمين كانوا يرسمون الهمزة ألفاً فى كل حالة ، وزعيمهم فى ذلك أبو زكريا الفراء المتوفى

<sup>(</sup>١) اللسان والقاموس وكتاب سيبويه ( ٢ : ٢٠٧ – ٢٠٨ ) .

<sup>(</sup>۲) سيبويه ، وهمع الهوامع ( ۲ : ۱۷۵ طبع ۱۳۲۷ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهن ٩٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة مريم ١٢.

<sup>(</sup>٦) انظر فلوجُل Flugel ص ٣ ، أو مصباح الإخوان ص ٩ .

<sup>(</sup>۷) لسان العرب ( ۱۸ : ۱۷ س ۱۹ ) .

سنة ٢٠٧ ، وجمهور علماء الرسم يُسمنُون أولئك: «أصحاب التحقيق » ، أى تحقيق الهمزة ؛ وأما الكتابة الغالبة التي نأخذ نحن بها الآن ، فيسمى أصحابها : « أصحاب مذهب التخفيف والتسهيل » ، وهم يجرون على لغة أهل الحجاز في تخفيف الهمزة وتسهيلها ، ويعبرون عنها بصور تسهيلها : من الألف والواو والياء (١) . فلعل هذه بقية من بقايا رسم التحقيق .

#### ٢ ــ في الضبط النحوى:

۱ – ص ۱۶ س ۷ : (ولکل علَّة مَـجرَى)، صوابه : (مجرَّى) بالتنون، وهو تحریف طبع .

۲ - ۱۸: ۱۸: (فيعلم سرَّ نفسه وما يضمر عليه قلبَه) بنصب (قلبه) وجعلها مفعولاً لينُضمر ، وأضمر ينضمر بمعنى أختى يختى ، فما يكون المعنى في أن يختى قلبَه عليه ؟ الصواب: (قلبُه) بالرفع على الفاعلية ؛ لأن القلب هو الذي يضمر الأسرار والنوايا.

س – ۲۶: ۱۶: (وشبّهت الجرذين بالليل والنهار، وقرضُهما دأبُهما في إنفاد الآجال) يصح أن تقرأ: (وقرضَهما دأبَهما) باستمر ارالتشبيه، و(شبّه) من الأفعال التي تتعدى إلى مفعولين. وفي اللسان: (شبّهَهُ إياه وبه). ومنه قول الشمر دل (٢):

يُشْبِيَّهُونَ مُلُوكاً في تبجِلِتُهم وطول أنْضية الأعناق والأمم وقول عبد بني الحسحاس (٢):

<sup>(</sup>۱) المطالع النصرية ٦٤ – ٦٥ ، ٨٩ ، ١٤٩ طبع ١٢٧٥ وهمع الهوامع ( ٢ : ٢٣ ) وأدب الكاتب ١٩٧ .

<sup>(</sup>٢) الحيوان ( ٣ : ٩٢ ) والكامل ٣٥ ليبسك والقال ( ١ : ٣٣٨ ) .

<sup>(</sup>٣) الحيوان (١: ٥٥٥).

فشبتهننى كلباً ولست بفوقه ولا دونه إن كان غير قليل وقد سبق استعمال ابن المقفع لهذه اللغة فى ٣٥ س ٤ : (وشبهتهما الجناّة الحريزة). وعلى ذلك يسوغ أيضاً أن تضبط كلمة (العسل) فى السطر بعدها بالنصب.

\$ - 74 : 15 - 17 : (قال دمنة : حداً نبى الأمين الصادق عندى أن شتربة خلا برءوس جندك فقال لهم : قد عجمت الأسد ، وبلوت رأيه ومكيدته وقوته ، فاستبان لى فى كل ذلك ضعف ، وإنه – بكسر الهمزة – كائن لى وله شأن . وأنه – بفتح الهمزة – لما بلغنى هذا عرفت ... الغ ) ، يصح أيضاً : (وأنه كائن ) بفتح أن ، عطف على فاعل (استبان ) . ويتَعَيِّن : (وإنه لما بلغنى ) بكسر الهمزة ، عطف على مقول دمنة ، أى وقال دمنة : إنه لما بلغنى ... الخ .

٣ : ٩٦ - ٥
 كذلك الجهاال لم يزالوا يستثقلون عقلاءهم واللؤماء
 كرامهم). صوابه : (واللؤماء) بالرفع . وهذا تحريف طبع .

7 – ١٢٨ : ٤ ( فأعادت ذلك عليه مراراً – كل ذلك لا يلتفت إلى قولها ) . ولا وجه للرفع هنا . والوجه ( كل ذلك ) بالنصب على الظرفية الزمانية . ولا يصح أن تكون : ( كل ) مبتدأ ، وذلك لأن الضمير العائد على عليها محذوف تقديره ( فيه ) . والبصريون يمنعون حذف الضمير العائد على لفظ ( كل ) إذا كان مبتدأ (١) ولذلك حكوا بشذوذ قراءة ابن عامر في سورة الحديد (٢) : ( وكُل ٌ وَسَدَ الله الحُسني ) . وقراءة بأتى السبعة : ( وكُلاً وعد بالنصب (٣) . وابن عامر قرأ نظير هذه الآية من سورة النساء ٩٥ ( وكُلا وعد الله الحسني ) بالنصب كالجماعة (٤) .

<sup>(</sup>١) الصبان (١: ٢٠٩ بولا ق ١٢٨٧ ).

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد ١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن القاصح ٣٣٨ وغيث النفع ٣٢١.

<sup>(؛)</sup> انظر المغنى (كل) وكذا المسدرين السابقين .

۷ - ۱٦٠ : ۲ ( إلى مكان كذا وكذا ) . تكرار ( كذا ) مع العطف أحد استعمالين صحيحين . والوجه الآخر الإفراد ، أى ( مكان كذا ) . ومذا وردت فى ص ۸۳ من طبعة بولاق .

قال ان هشام فى رسالته التى صنفها فى معنى هذه الكلمة : كذا وكذا يكنى بها عن غير العدد . وفيها حينئذ الإفراد والعطف ، نحو مررت بمكان كذا ، ومررت بمكان كذا وكذا . ويكنى بها عن العدد وليس فيها إلا العطف . . . وقال ابن مالك : سمع فيها العطف وعدمه كالأولى ، لكنه قليل (١) .

وفى شرح الأشمونى : « تأتى كذا هذه — أعنى المركبة — كناية عن غير العدد وهو الحديث مفردة ومعطوفة » .

فَفُهُم من هذين النصين أن الإفراد في المكنى بها عن غير العدد مقدم على العطف . لكن الرضي قدم العطف على الإفراد في الحالمن .

قال (۲): « وورود كذا كذا كذا مكرراً مع واو نحو كذا وكذا أكثر من إفراده ومن تكرره بلا واو ، ويكنى مها عن العدد نحو عندى كذا درهماً ، وعن الحديث نحو قال فلان كذا ».

وقد التزم ابن المقفع لغة العطف . فقد جاء فى ١٦٨ س١٤ ( إن اليوم بمكان كذا وكذا ، وفى ٢٢٤ س٨ : ( فى يوم كذا وكذا ،ن شهر كذا وكذا ، وفى ٢٥٨ س١٣ ( فقال كذا وكذا ) .

۸ – ۱۷۹ : ۲ ( ولم أذكر ما ذكرت ألا أكون أعرف منك الكرم والسعة ) . الوجه : ( إلا لكوني أعرف منك ) إلخ .

<sup>(</sup>۱) شرح درة الغواص ۱٤٣.

<sup>(</sup>٢) في شرح الكافية ( ٢ : ٩٥ ).

9 - 199 : ٣ : (لم تدر أيتهما تأخذ ) برفع (أيتهما ) والصواب (أيتهما ) بالنصب ؛ فإنها مفعول مقدم لتأخذ ؛ وليس من باب الاشتغال و (أي ) هنا استفهامية ، ولذا علقت الفعل القلبي قبلها عن العمل فيها . ولا بجوز أن تكون (أي ) هنا موصولة بنيت على الضم ، ولو فرضنا أنها موصولة فإنها لا تبني عليه إلا في حالة واحدة ، وهي إذا ما أضيفت وحذف صدر الصلة . وليس في الكلام صدر صلة محذوف؛ فإنها جملة فعلية .

قال الرضى (۱): « صلتها إما اسمية (۲) أو فعلية . والفعلية لا يحذف منها شيء (۳) ، فلا تبنى أي معها . والاسمية قد يحذف صدرها . فلا بناء مع الصلة الفعلية .

۱۰ – ۲٦٨ : ٩ : ( من غُدُوّة إلى الليل ) ، بمنع ( غدوة ) من الصرف . وهذا ضبط جيد ؛ فإن ( غدوة ) هنا معرفة من قبيل أعلام الأجناس ، بدليل قرنها بالليل وهو معرفة . وغدوة حين تعدها معرفة تمنعها الصرف فتجرها بالفتحة (٤).

وزعم الخليل أنه يجوز أن تقول : آتيك اليوم غدوة وبكرة وهذا يعلى على جواز الصرف مع إرادة المعرفة .

### ٣ - في تحقيق النص:

١ - ٢٦ : ١٠ : ( مثل الحراث الذي يثمر أرضه ويعمرها ابتغاء الزرع

<sup>(</sup>١) فى شرح ألكافية (٢: ٥٣).

 <sup>(</sup>۲) النسبة إلى « اسم » : « اسمى » همزته و صل ، ويوهم من يجعلها فى النسبة همزة قطع .
 انظر سيبويه (۲ : ۸) .

<sup>(</sup>٣) يعني صدر الصلة .

<sup>(</sup>٤) الرضى (١: ١٧٣) وسيبويه (٢: ٨٤).

<sup>(</sup>٥) سيبويه (٢: ٨ ٤ س ٢٤).

لا العشب ) فما وجه العمارة فى طلب الزرع ؟! الصواب (يغمرها ) بالغين المعجمة ، أى بالماء .

۲ - ۲۸ : ۳ فی الحدیث عن الجنین : (منوط قمع سرته إلی مری علم با معالمها). و هو کلام متهالك مضطرب . فما العلاقة بین سرة الجنین وأمعاء . الأم ؟! و إنما الجنین موطنه الرحم ، لا یعدوه ولا یتصل بغیره من الأعضاء . والصواب : (منوط بمعی [من] سرته) كما ورد فی نسخة بولاق ص ۲۸ . والمعی ، بالفتح ، و كإلى : واحد الأمعاء . والمراد به هنا ما یسمی : «الحبل السرّی » : Umbilical cord .

أما كلمة (مرىء) فعجيبة أيضاً ؛ فإن المرىء بفتح الميم وكسر الراء : هو رأس المعدة اللاحق بالحلقوم ، وهو مجرى الطعام والشراب إلى المعدة ؛ لا يكون إلا ذلك ، فكيف يكون المرىء بالأمعاء ؟! ووجه سائر العبارة عندى : ( إلى مراق ً رحمها ) . وأصل المراق للبطن ، وهي ما رق منه ولان .

۳ - ۲: ۲: (والرضا مجهوداً مفقوداً) هي (مجهولاً) باللام . جاء في نسخة بولاق (۱) : (وكان الرضي أصبح مجهولاً) ، وفي نسخة شيخو ۲۲: (وأصبح الرضي مفقوداً مجهولاً) . وعند ابن الهبارية (۲) :

من بعد ما عاد الحجا مجهولا والشر قد سامى السماء طولا والحجا بالكسر : العقل والفطنة .

٤ - ٤٤ : ٧ : ( كالكحل الذي لا يؤخذ منه إلا مثل الغبار ) ..
 صوابه : ( إلا مثل غبار الميل<sup>(٣)</sup> ) . وقد جاء في نسخة بولاق ص ٣٠
 ( إلا غبار الميل ) . وفي نظم ابن الهبارية ص ٢٣ :

<sup>(</sup>١) من كليلة ودمنة ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) نظم كليلة ودمنة ص ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) الميل ، بالكسر : المرود الذي يكتحل بد .

أوشك أن يبقى بغير مال فالكحل لا يبقى على الأميال الأميال : جمع ميل بالكسر .

٢٠ : ٢ : (كالشعلة من النار التي يصونها). وفي التذييل ص ٢٩٠ : أنها كذلك في الأصل وفي نسخة شيخو ، وأنها في النسخ الأخرى (يضربها)
 وأن قريباً من هذا في السريانية الحديثة .

أضيف إلى هذا التذييل أن فى نسخة بولاق ص ٣٤ ( يضرمها ) بالميم . وهذه محرفة بلا ريب . فليس المراد تقوية النار وإضرامها وتذكيتها ، بل المراد سترها ومحاولة إضعافها .

٦ - ٥٨ : ١ : ( فأحسن الأسد مسئلة شتربة ) المسألة هنا بمعنى السؤال ، مصدر ميمى من سأل ؛ والكتابة المعروفة ( مسألة ) برسم الهمزة قوق الألف .

٧ – ٧٠: ١٢ (مثل المكارى (١) ، كلما ذهب واحد جاء آخر مكانه ) هي في الأصل ونسخة شيخو : ( مثل البيّ كلما ذهب واحد جاء آخر مكانه ) . وفي نسخة بولاق : ( كمثل البغيّ كلما فقدت واحداً جاء آخر ) وتغيير الأصل هنا لا مبرر له . والأستاذ الجليل يعرف أنه لا يجوز لناشر كتاب تاريخي عالمي أن يبدل ما يراه غير ملائم لأذواق معاصريه وميولهم ، ويعلم أن ذلك قد يعد جوراً على حق مؤلف الكتاب ، فإن تسويع التبديل يسلب الكتاب شخصيته ، وربما نكره على مرور الزمان فعاد آخر غير الأول .

ولعل ما حدا بالأستاذ على ذلك أن قد وجد ابن الهبارية قد صنع مثله ( فى ترجمته ص ٦٩ ) إذ يقول :

<sup>(</sup>١) المكاري بضم الميم وكسر الراء: من يكري الناس دابته . والكراء ، بالكسر : الأجرة.

شبيه خان فاعلمن ومكتبِ من فر<sup>(۱)</sup> يوماً عنهما لم يطلب لا محفلان أبداً بمن رحل لكل من يمضى من الناس بدل

ومهما يكن فإن لفظ (المكارى) قلق ناب فى موضعه ، لا يتوجه إلى المعنى إلا مع الجهد والعسر ، وإن فيما أثبته الأستاذ من التنبيه على ذلك التبديل فى التعليقات لما محمد عليه ، وإن كان لا يعد عذراً صالحاً للناشر .

و نسأل : ما الحكمة فى أن يرفع الأستاذ هذا اللفظ من صلب الكتاب ثم يثبته وينبه عليه فى التعليقات ؟ ! وكيف تسخَط هذه الكلمة وغفر لنظائر لها وأشباه متفرقات فى ثنايا الكتاب (١) ؟ !

# (\*) **\_ ~** ~ \_

۸ - ۸ : ۱ - ٥ « فلبت الذئب و ان آوى و الغراب أياماً لا يصبن شيئاً ثما كن يعشن به من فضول الأسد . و أصابهم جوع و هزال شديد . فعرف الأسد ذلك منهم فقال : جُهدتن و احتجتن إلى ما تأكلن . فقلن : ليس همنا أنفسنا و نحن نرى بالملك ما نرى . و لسنا نجد للملك بعض ما يصلحه . قال الأسد : ما أشك في مو د تكم و صحبتكم » .

وهذه صورة عجيبة من التعبير لم أدر لها سراً ، وكان أولى بابن المقفع أن بجعل الضمائر العائدة إلى هذه الجماعة من الحيوان على طراز واحد ، كما

<sup>(1)</sup> في الأصل: «مر» بالميم. وليس يتجه.

<sup>(</sup>۲) منها مانی ۹ ه س ۹ ، ۱۱۷ س ۷ ، ۱۲۱ س ۱۰ ، ۱۳۸ س ۱۵ ، ۱۸۲ س ۱۳ -- ۱۵ .

<sup>(﴿)</sup> نَشَرَ تَ بِالعَدْدُ ٤٢٨ مِنْ مُجِلَّةُ الرَّسَالَةُ ١٥ سَبِّتُمْبُرُ سَنَّةً ١٩٤١ .

هو الأصل في إرجاع الضمائر . أما أن بجعلها للمؤنثات ثم لجماعة العاقلين ثم للمؤنثات أخرى ثم لجماعة العاقلين رابعة ، فهذا عجب لم نره لكاتب غيره

وقد ينزل العرب غير العاقل منزلة العاقل ، وابن المقفع جعل هذه الجماعة مرتين من غير العاقلين ومرتين من العاقلين، فأسرف فيما أجازه القوم إسرافاً.

وألفيته يعاود هذا المذهب ويراجعه . فني ٨٦ س٧ « فلنأت سائر الطير فلنذكر ذلك لهم . فأجابوه إلى ذلك و أعلمهن ما أصابه وحل به » الضميران في « لهم » و « أعلمهن » عائدان إلى سائر الطير . وفي ٩١ س ٤ « و دنا منهن ليبصرهن ، فتناوله بعضهم وضرب به الأرض » الضمائر راجعة إلى : « جماعة من القردة » في الصفحة السابقة . وفي ١٥٢ – ١٥٣ « فبينما هم في ذلك إذ وقع لهم غراب فقال بعضهم : انتظرن حتى يأتينا هذا الغراب » الضمائر مرجعها « جماعة من الطير » . وغير ذلك كثير .

9- ٧٤ : ٥ : « فلما فرغ دمنة من تضريب الأسد على الثور » . التضريب هنا : التحريض ، وفي اللسان (١) : « والتضريب تحريض للشجاع في الحرب . يقال ضرّبه وحرضه » والتضريب أيضاً : الإغراء ، وفي اللسان (٢) : « والتضريب بين القوم : الإغراء » ، وفي نسخة بولاق ص ٣٤ « من تحميل الأسد على الثور » . وهي الرواية الجيدة ؛ لأنها لغة ان المقفع ، ولازمة من لوازمه الكتابية . فقد جاء في ص ١٠١ س ٧ « ولكن قتل لتحميل الأشرار » ، وفي س ١٠١ من الصفحة عينها « من تحميله إياك عليه . وفي ص ٢٤٩ س ٨ : « تحميل الملك على » ، وفي س ١٤ من الصفحة نفسها : « ليحملوا عليه الأسد » فهذا هذا .

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٢: ٢٩).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٢: ٣٦).

وقد أراد ابن المقفع بكلمة « التحميل » الإغراء . ومن العجب أن ابن منظور وصاحب القاموس لم يذكر ا هذا اللفظ فى مادته ، بل ذكر ا فى هذا المعنى « حمله على الأمر بحمله حملاً فانحمل: أغراه به (۱) »، ثم انفر د ابن منظور (۳) بقوله « وحملت على بنى فلان إذا أرشت بينهم » ، والتأريش: التحريش والإغراء.

۱۰ – ۱۸ : ٤ : « فأعينوني وظافروني » وبدلهما في نسخة بولاق ص ٤٨ : « فأعنني » ، و « ظافره » بمعني أعانه وظاهره لم يذكرها صاحبا اللسان والقاموس ، وقاربها ابن منظور بقوله (٣) « وتظافر القوم عليه وتظاهروا بمعني واحد » فنستطيع أن نزيد في معجمنا المنتظر هذه الكلمة ، وابن المقفع ثقة يحتج بقوله . وهو دليل أن المعاجم المتداولة لم تستوف ولم تستوعب كل أصول اللغة وفروعها إلا ما نبهت على عدم وروده . فذا مرجعه إلى استيثاق الرواة الأولين واستقصائهم .

۱۱ ــ ۹۰ : ۷ : « ليس بمستكبر لها أن تختطف بـُزاتَها الفيلة » . ابن المقفع ــ فيما أشعر ــ لا يقول هذه الكلمة بل يقول « بمستنكر » .

ومما يجدر ذكره أن استكبر الشيء بمعنى رآه كبيراً وعظم عنده ، قول منسوب إلى الإمام ابن جنّى (٤) ، ولم يقله عامة اللغويين . واتفقوا أن استكبر بمعنى تكبّر ؛ وفى كتاب الله : « إنه لا يحب المستكبرين (٥) »، «يصدُّون وهم مُستكثبرُون (٦) » .

<sup>(</sup>١) القاموس و لسان العرب ( ١٣ : ١٨٥ ) .

<sup>(</sup>٢) في لسان العرب ( ١٣ : ١٩٢ ) .

<sup>(</sup>٣) في اسان العرب (٦: ١٩٢ س ٥-٦).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (٦ : ٣٩٤ س ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٥) النحل ٢٣.

<sup>(</sup>٦) المنافقون ه .

وقد رجعت إلى نسخة شيخو ( ص ٩٩ ) ، فوجدت : « ما أرضا ( كذا ) يأكل جر ذها مئة مَن ً من حديد بمستنكر لبزاتها أن تختطف غلاماً ».

۱۲ – ۱۰۷ : ٦ : ( إذا جئتنى بالليل من غير نداء ولا رمى ولا شيء يرتاب به ) . فما ذلك الرمى ؟ !

الصواب : (ولا رمز ) - أى إشارة وعلامة ؛ وقد جاء بدلها فى نسخة بولاق (٥٣ ) : (ولا إيماء ) ، وهو والرمز والإشارة بمعنى .

۱۳ : ۱۱۰ : ۱۱ و ص ۱۱۱ : ۱ و ص ۱۱۰ : ۱ و ص ۱۱۰ : ۱ ، ۱۳ و ص ۱۱۰ : ۱ ، ۱۳ و ص ۱۱۸ : ۱ ، ۱۳ و ص ۱۱۸ : ۲ ، ۲ : ۱۱۸ و ص ۱۱۸ : ۲ ، ۲ : (رأس الخبازین ) و (سید الخبازین ) .

يؤيد ذلك ما جاء بدلها فى نسخة شيخو السريانية : ( فتكلم صاحب المائدة ) ، وما هو عند ابن الهبارية (١١٥ ) :

فأخـــذ الخبَّـــاز كفَّ دمنه وقال : لله العظم المنَّه

# وكذلك ص ١١٨ :

فأطرق الحباز لمسا سمعا ذلك من مقاله وخضعًا

وكما يفهم من قول ابن المقفع عنه ١١٧ : ١٦ : ( ثم أنت تجترئ أن تقوم بين يدى الملك و تلى طعامه ) .

۱۱ : ۱۱ : (ولا مسىء وإن أذنبه بضائره ذنبه ) تطبيع ، صوابه : (وإن أذنب ) .

۱۰ - ۱۲۰ : ۹ : (فأقرّ بذنبك وبؤ بإساءتك ) : باء بإثمه فهو يبوء به بوء به بوء ا : إذا أقرّ به ؛ وفى الكتاب : (إنى أريد أن تبوء بإثمى وإثمك ) ؛ وفى الحديث : «أبوء بنعمتك على وأبوء بذنبي » – أى أقر ؛ وقال لبيد :

أنكرت باطلها وبؤت محقِّها عندىولم تفخرعليّ كرامُها

وأصل البوء الرجوع ، فمن باء فكأنه رجع إلى الإقرار بعد الإنكار والسكوت<sup>(۱)</sup> .

وبهذا أيضاً يفسر قول ابن المقفع في س ١٥ : (وأن أبوء بما لم أجْن ِ) .

17 - 171 : 11 ، 17 ( فحفظ الفُرخانُ ذلك بلسان البلخية ) البلخية : أهل بلخ ، بفتح الباء : مدينة مشهورة بحراسان (٢) والتاء فيه للدلالة على الجمع . وهي عند التحقيق علامة للتأنيث بتقدير الجماعة أو الطائفة كأنك تقول : الجماعة البلخية ، فلما حذفت الموصوف وأقمت صفته مقامه ألحقت بها تاء التأنيث المنبهة على الجمع أيضاً (٣) . ومثلها في ذلك : الإباضية ، والإسماعيلية، والأشعرية، والباطنية ، والجبائية . ونحو ذلك كثير من أسماء الفرق الدينية والسياسية .

۱۷ – ۱۲۷: ۱۷ (وأخفت على الشبكة حتى بججث فيها وصويحباتى». لج فلان في الأمر تمادى عليه وأبى أن ينصرف. فهو فعل اختيارى لا دخل للقسر فيه. والمعنى لا يتجه بهذا وإنما هو ( لحجث ) بالحاء المكسورة المهملة بعدها جيم . لحج السيف وغيره بالكسر يلحج لحجأ : أى نشب في الغمد فلم نخرج . وفي حديث على يوم بدر « فوقع سيفه فلحج » أى نشب فيه . ويقال لحج في الأمر يلحج إذا دخل فيه ونشب (أ) . ومن البين أن المراد نشوب الطبر في الشبكة . مما أعماهن القدر وأعشى أسصارهن .

<sup>(</sup>١) نبهاية ابن الأثير ولسان العرب : ( ١ : ٢٨ ) ؛ ومشارق الأ نوار : ( ١ : ٨٩ )

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان .

<sup>(</sup>٣) انظر الرضى (٢: ١٥٢) تجد هذا التحقيق النادر .

<sup>(؛)</sup> تهاية ابن الأثير ، واللسان .

۱ : ۱۲۸ - ۱۸ (ویستنزل الطیر من الهواء ، إذا قضی ذلك علیهم ) أجرى (الطیر ) مجرى العاقل فجعل لها ضمیره . و هو معروف عند العرب . وفی كتاب الله : « لا الشمسُ یَنبغی لها أن تُدُرْكَ القمرَ ولا اللیلُ سابقُ النهارِ وكلٌ فی فلك یسبحون » . وفیه : « إنبی رأیت أحد عشر كو كباً والشمس والقمر رأیتهم لی ساجدین » ، « یا أیها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمان و جنوده » . وقال عَبدة من الطیب :

إذ أشرف الديك يدعو بعض أسرته لدى الصباح وهم قوم معازيل ً جعل للديك أسرة وسماهم قوماً .

19 - 170 : ١ ( منها عداوة من يجتزيان على ذلك ، كعداوة الأسد والفيل ) . وفى نسخة بولاق ٦٦ : ( منها ما هو متكافئ كعداوة الفيل والأسد ) وعند ابن الهبارية ١٢٩ :

« وهو التجازي لا سواهُ إنما »

الاجتزاء: طلب الجزاء، قال:

» بجزون بالقرض إذا ما يُجْتزى (١) »

وفى ذلك معنى التكافؤ . والتجازى ــ كما فى ترجمة ابن الهبارية أصل معناه التقاضي (٢) والمراد به المقاصة ، فهو كذلك فى معنى التكافؤ .

٢٠ – ١٣٣ : ١٥ ( وكان الضيف رجلاً قد جال الآفاق ورأى الأعاجيب ) ، والفعل ( جال ) لا يتعدى بنفسه . والوجه ( جال [ ف ] الآفاق ) . وستُمع جوّل الأرض : جال فيها ، وجوّل في البلاد أى طوّف(٣) .

<sup>(</sup>١) لسان العرب ( ١٨ : ١٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ( ١٨ : ١٥٧ ) .

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ( ١٣ : ١٣٩ ) .

فهذا المضعف ورد بالوجهين . وفي القاموس أنَّ جال الشيء : اختاره . وهذا معنى لا يرادهنا .

۲۱ – ۱۳۹ : ۸ ( وانقلبتُ ظهر اً لِبطن ، وانجررت حتى دخلت 'جحرى ) فماذا جرّه حتى انجرّ ؟ ! إنما هَى ( وانحدرت ) أى نزلت فى سرعة إلى النُجحر .

٧٢ ــ ١٥٠ : ٧ ( إن كان بعيداً لم يأمن من معاودته ، وإن كان متكشفاً لم يأمن استطراده ، وإن كان قريباً لم يأمن مواثبته ) . متكشفاً أى بادياً ظاهراً ، وهي لا تساير الكلام . والصواب ( مُكثباً ) أى دانياً . أكثبك الصيد والرمى وأكثب لك : دنا منك . وعلى هذا الوجه الذي أثبت وردت الكلمة في نسخة بولاق ٦٩ ؛ ويؤيد هذا التصحيح ترجمة ابن الهبارية ١٤٨ :

لأنه إن كان منه نازحـــا أعـاد مثل فعــله مشايحا أو كان منه دانياً أو حاضرا واثبــه مبــادراً مشاورا فكلمة (دانياً) في النظم تقابل كلمة (مُكثباً) التي ذكرت.

۲۳ ـــ ۱۳۵ : ۱۸ ( فإن الغراب ذو أدب ومكر ومكيدة ) . لا وجه لورود كلمة (أدب ) بالدال فى هذا المعرض . والصواب (أرب ) بالراء ؛ ليصح اقترانها بأختيها : المكر والمكيدة . والمقام مقام ذم وتهجين . والإرب بالكسر ، أو بالتحريك : الدهاء والخبث والنَّكر . وفى نسخة شيخو ١٥٨ ( فإن الغراب ذا أرب ومكائد (١) ) .

۲۶ – ۲۱۲ : ۱۵ ( فإن الشر يدور حيثما دارت ) . وهي ( حيثما دُرُتَ ) . دُرُتَ ) .

٥٠ ـ ١٧١ : ٤ ( فابتُليتُ ببلاء حُرَّمت على الضفادع ) والجملة بهذا

 <sup>(</sup>۱) كذا في أصل نسخة شيخو . و الصواب « ذو أرب مكايد » .

الوضع مبتورة ناقصة . وتمامها (حرمت علىَّ الضفادع [ من أجله ] ) أى من أجل البلاء . و ذلك كما في ص ٧٧ من طبعة بولاق .

77 - ٢٧ : ١ ( بل برأيك وعقلك كان هذا ؛ فإن الرجل الواحد أبلغ فى إهلاك العدد من كثير العدد من ذوى البأس ) . وفى هذه العبارة نقص كسابقتها . وتمامها كما فى نسخة بولاق ٧٨ : ( فإن الرجل الواحد [ العاقل الحازم] ) . . . الخ . وعند ابن الهبارية ص ١٧٤ :

فالرجل اللبيب في الأعداء أبلغ من ألف ذوى فَتَاء (١)

و ( اللبيب ) هو العاقل ذو اللب .

« فلعلنا – إن استطعنا – أن ندفع ما نتخوف منه » . الوجه ( تتخوف ) « فلعلنا – إن استطعنا – أن ندفع ما نتخوف منه » . الوجه ( تتخوف ) بالخطاب ؛ إذ ليس من شأنهم أن يحكموا فى تعبير الروبيا بهذا الحكم قبل أن يحتمعوا للتشاور والتآمر . وهم قد استمهلوا الملك ( ستة أيام ) ليتمكنوا من ذلك . والملك هو الذى كان متخوفاً ، لأنه ( رأى تمانية أحلام يستيقظ عند كل منها ) .

۱۹۱ - ۲۸ : ۲ « لنجعل دماءهم فى أبنزن ثم نقعدك فيه » . كلمة (الأبزن) معربة عن الفارسية ، بفتح الهمزة بعدها باء موحدة ساكنة ثم زاى مفتوحة . وهو الحوض من نحاس يستنقع فيه الرجل ؛ ويعرف فى ألفاظنا اللخيلة باسم (البانيو) ، وبالفرنسية : Baignoire ، وبالإنجليزية : Bathing - tub . و (أبزن) أصله فى الفارسية : (آبزن) بمد الهمزة ، وتكتب أحياناً (آب زن) ، و فسرت فى معجم استينجاس (۲) بأنها حوض

 <sup>(</sup>۱) الفتاء - بالفتح : الشباب والقوة . وفي الأصل : ( عناه ) بالعين المهملة والنون .
 (۲) معجر Steingass الفارسي الإنجليزي س ٨ .

للاستحمام من نحاس أو حديد بطول جسم الإنسان يملأ بماء فاتر طبي يجلس. فيه المريض أو يتمدّد.

وقد أهمل هذا اللفظ كثير من اللغويين ، منهم الليث ، والجواليق ، وابن دريد ، والزمخشرى (۱) ، مع أنه مستعمل قديماً وجاء فى شعر أبى دُوَاد. الإيادى ، يصف فرساً وصفه بانتفاخ جنبيه (۲) :

أَجُوفُ الجُوفُ فَهُو مَنْهُ هُواءً مِثْلُ مَا جَافَ أَبْزَنَأَ نَجَّارُ

وأبو دواد جاهلی <sup>(۳)</sup>. ويفهم من هذا الشعر أنه يصنع أحياناً من الحشب، لما جعل صانعه النجار . وكأن بعض العرب كانوا يجتزون بالحشب عن النحاس ، قال ابن برى : « الأبزن شيء يعمله النجار مثل التابوت » ، وأنشد بيت أبي دواد . وروى البخارى أن أنس بن مالك قال : « إن لى أبزناً أتقحم فيه وأنا صائم <sup>(٤)</sup> » .

وقد فسرِّ ( الأبزن ) فى هذا الحديث بأنه الحوض الصغير ، أو حجر منقور كالحوض، أو شيء يتبرد فيه وهو صائم، يستعين بذلك على صومه من الحر والعطش (٥).

## (\*)**\_ {** \_

۲۹ ــ ۱۹۰ : ۱۰ ( أرادوا إدخال النقص عليك في ملكك ) كلمة ( النقص ) ركيكة في هذا المعرض لا يقولها مثل ابن المقفع . وإنما هي

 <sup>(</sup>١) نص صاحب اللسان على إغفال الليث . وأما الجواليق فلم يذكره في المعرب ، وكذا ابن دريد في الجمهرة ، والزمخشري في الفائق والأساس .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ( ١٦ : ١٩٦ ) .

<sup>(</sup>٣) الأغاني (١٥: ٩١ ساسي ).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٣: ٣٠ س ٢٠ طبع ١٣١٤).

<sup>(</sup>ه) عمدة القارى ( ١٦ : ١٣ ) ومشارق الآنوار وشفاء الغليل ١٤ .

<sup>(</sup>ه) نشر ت بالعدد ٢٩٤ من مجلة الرحالة سبتمبر سنة ١٩٤١ .

(النقض) بالضاد المعجمة.والنقض: الإفساد وحل العقد. وهي سائرة في لغة الجاحظ وأضر ابه من أمراء البيان العربي .

۳۰ ــ ۱۹۹ : ٥ ( وكانت شارته إليها أن غمزها بعينه ) . الشارة : الحسن والهيئة واللباس . وليست مرادة . بل هي ( إشارته ) . وقبل هذا (وأشار عليها بأخذها فأخذتها ) .

## « واشتافَ من نحو سهيل َبرُّقا «

٣٢ - ٢٠٠ : ٩ ( فإنها امرأة عاقلة لبيبة ، حريصة على الحبر . سعيدة من الملكات ، ليس لها فى النساء عديل). وكيف تكون ( سعيدة ) مع أن الملك أمر بقتلها وأوشك أن ينفذ أمره ؟ ثم هو فى معرض التنويه بخصالها . وليست السعادة خصلة أو خلقاً من الأخلاق . والوجه ( سديدة [ الرأى ] من الملكات [ التي ] ليس لها فى النساء عديل (١) ) .

۳۳ – ۲۰۸ : ۱۱ ، ۱۲ ( الذي يصنع الطعام وينظفه لسيده ثم يقدمه إليه في إبانه) ليست كذلك، وإنما هي : ( وينضجه لسيده ) تصحفت على الناسخ فشوهها بما رأيت .

۳۶ – ۲۱۰ : ٥ ( والجرىء الجاهل المقدم على ما ليس له وإن أتلف نفسه ونفس غيره في طلب حاجته وشحه صوابه : (ونجحه والنجح بالضم : النجاح وإدراك البغية .

<sup>(</sup>١) انظر كليلة ودمنة طبع بولاق مس ٩٧ .

90 - 777 : ٣١ ( إن أنا واخذته )، هي لغة في ( آخذته ) بالهمز . قال صاحب القاموس ( و آخذه بذنبه مؤاخذة . ولا تقل واخذه ) . وفي اللسان (١) : (والعامة تقول و اخذه ) و الحق أن الكلمة عربية ، و أنها لغة لبعض . العرب . وفي المصباح : و تبدل و او آ في لغة اليمن فيقال : و اخذه مو اخذة . وقرأ بعض السبعة (٢) : « لا يو اخذكم الله » بالو او ، على هذه اللغة . و الأمر منه و اخذ ° ) .

وقال العرب فى مثل ذلك (واخيته) لغة فى (آخيته) (٢) ، و (واسيته مواساة) لغة فى (آكلته) ، و (واكلته) لغة فى (آكلته) ، و (وامرته) لغة فى (آمرته) (٥) .

والهمز فى كل ذلك أكثر وأجود .

٣٦ – ٢٢٤ : ١٥ ( الحيوانات ) جمع حيوان . زعم بعضهم أن العرب لم تنطق بها . ومجيئها هنا شاهد على صحتها وعلى استعمالها . وقد استعملها ( الجاحظ ) فى كتاب الحيوان ( ٣ : ٢٦٥ س ١ ) قال : « والنسيم الذى . عيى جميع الحيوانات » وكذا الثعالي فى فقه اللغة ص ٢٤ طبع الحلبي ، قال « فصل فى طبقات الناس و ذكر سائر الحيوانات » . وكذا البغدادى صاحب ( الفرق بين الفرق ) المتوفى ٢٤ قال فى ص ١١٨ : « وأصناف الحيوانات » وقال فى الصفحة ، نفسها « و لا نوعاً من الحيوان » فأجاز بذلك الاستعمالين . واستعمله أصحاب ( رسائل إخوان الصفاء ) فى الجزء الثاني من طبعة التجارية ، استعمالاً كثيراً ، يدل على ذيع هذه الكلمة وإقرار العلماء لها .

<sup>(</sup>١) لسان العرب.

 <sup>(</sup>٢) هو ورش : أبدل الهمزة و او أو صلا و وقفاً . و أبدلها كذلك حمزة وقفاً لا و صلا .
 غيث النفع ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) بحر العوام لا بن الحنبلي ١٠٢ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (١٨: ٣٧).

<sup>(</sup>ه) لسان العرب (أكل، أمر).

<sup>(</sup>٢) الحيوان ( ٧ : ٥٣ ساسي ) .

۳۷ – ۳۲ : ۹: (وقع موقع من يركب ناب الفيل المغتلم ثم يغلبه النعاس). كثر ما ورد اسم (الفيل) فى هذا الكتاب وذاك راجع بالطبع إلى الجو الهندى الذى يَشيع فيه . وتجده أيضاً مقروناً بكلمة (المغتلم) ، كما ورد فى ٤٧ س ١ ، ١٧ س ١ ، ١٧ س ٥ ، فهو مضرب المثل عندهم بالقوة وشدة البأس . قال الجاحظ فى ذلك :

« وإذا اغتلم الفيل قتل الفيلة والفيالين ، وكل من لقيه من سائر الناس ولم يقم له شيء ، حتى لا يكون لسوَّاسه هم ألا الهرب وإلا الاحتيال لأنفسهم » , ثم ذكر قصة كان يتداولها الفرس من مصارعة كسرى لفيل مغتلم تمكن من ضربه والفتك به .

٣٨ – ٢٥٠ : ٣ : ( فلما رأو ا الأسد قد احتشد فى طلب اللحم وغضب): أرى أنها ( احتداً ) و الحدة تقارن الغضب .

٣٩ – ٢٤٧ : ٤: ( فما الذي يشبه كفتّك عن الدماء وتركك اللحم ) . وكلمة إلى يشبه ) مقحمة ، لعلها زيادة من المملى للناسخ حين تردُّده في الكلمة بعدها ؛ وصواب العبارة : ( فما الذي كفتّك عن الدماء وأكليك اللحم ) .

٤٠ - ٢٥٦ : ٤ : (واللهج بالزنا) : لا تجوز كتابتها بالألف إلا لمن نظر إلى أنها مقصورة من الممدودة (الزناء) وهي لغة بنى تميم ، ولغة أهل الحجاز القصر (١) ؛ ومن ذهب إلى قصرها لم يكتبها إلا بالياء ، لأنها يائية الأصل .

ا ٤ - ٢٧١ : ١١ : (وعلمنا أنك كنت لما ساق الله إليك من ذلك أهلاً بفضل قسمَه لك ، وتابعَ نعمه عليك ) . فعلى أى فعل عطف الفعل (وتابعً ) ؟ !

إن عطف على ( قسمه ) استرك المعنى وعاد الضمير في ( نعمه ) إلى

<sup>(</sup>١) لسان العرب (١٩: ٧٩).

( فضل ) أى نِعَمَ الفضل ، وليس ذلك شيئاً ؛ والوجه : ( بفضل [ ما ] ( قسمه ) . . . . الخ . . أو ( بفضل قسمه لك ، ونعمة تابع عليك ) – أى تابعها — أو ( بفضل قسمه لك ، وسابغ نعمه عليك ) .

24 - 20: 7: (كالشعلة من النار التي يصونها صاحبها و تأبي إلا ضياء وارتفاعاً). سبق الحديث عن هذه الفقرة في رقم (٥)، وكنت على شك من صحة كلمة (يصونها). إلى أن ظهر لى وجهها فيما قرأت من عيون الأخبار (١): « ذو الهمة إن مُحيَّظ، فنفسه تأبي إلا معلواً، كالشعلة من النار (يُصوبها) صاحبها و تأبي إلا ارتفاعاً »؛ والتصويب: الخفض والتنكيس؛ وفي التهذيب: « صوابت الإناء ورأس الحشبة تصويباً، إذا خفضته ». فصاحب النار مخفض رأس الحشبة المشتعلة، فلا يمنع ذلك النار أن ترتفع و تأخذ طريقها في العلو.

27 - ٢٧٦ : ٢٣ ( ولم تجدى من الأسف و الحزن على شبليك شيئاً إلا وقد كان من كنت تفعلين بأحبابه ما تفعلين بجد مثله أو أفضل منه ) . وليس يقال حزن فلان حزن فلان ، أو أسف أسفاً أفضل من أسفه . والوجه (أمثل) كما ورد فى أصل النسخة . و (أمثل) هنا تفضيل من مشكل بالرجل يمثل مشلا و مُمثلة : نكتَل به (٢) . فالمعنى أشد تنكيلاً منه .

٤٤ – ٢٧٩ : ٤ ( ويبقى حبر ان متلدداً ) . وفى نسخة بولاق ١٠١
 (متر دداً ) وعندا بن الهبارية ٢٦٧ :

عاد إلى طلاب ما قد تركا فضلَّ عنه وبقى مرتبكا

والمتلدد والمتردد بمعنى . وهو من أسرار العربية : أن نختلف اللفظان

<sup>(</sup>١) عيون الآخبار (١: ٢٣١ س ١٨ – ١١٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ( ١٨ : ١٣٦ س ٢٣ ).

فى حرفين متقاربى المخرج فإذا المعنى واحدأو كالواحد. وفى اللسان: «تلدد: تلفت يميناً وشمالاً، وتحير متبلداً ». وجاءت هذه الكلمة بالراء فى ٢٨٠: ١٢ ( فبقى حبران متردداً ) .

## \$ \_ في التعليقات :

۱ – أورد الأستاذ في شواهده على أثر الأسلوب الفارسي في هذه النسخة ما جاء في صفحة ۲۷۰ ( فسأله رجل فقال ) وقال في المقدمة ۲۹ ( تشبه هذه الجملة التعبير الفارسي ) : ( برسيده كفت ) وفي التعليقات ۳۰۰ ( هذه الجملة تذكر بالتعبير الفارسي ( برسيده كفت (۱) ) .

و ليس للأسلوب الفارسي أى أثر فى هذه العبارة ، بل هى عربية خالصة . جرى عليها العرب فى الغابر ، واستفاضت فى كلامهم .

وبين يدى أحد الصحاح الستة ، وهو صحيح أبي عبد الله البخارى (٢) . في ١ : ٢ س ٦ ( أن الحارث بن هشام رضى الله عنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسول الله كيف يأتيك الوحى ؟ ) . وفي ١ : ١٦٢ س ٣ ( أن زيد بن خالد الجهنى أخبره أنه سأل عثمان بن عفان فقال : أرأيت ) . وفي ٢ : ١٦١ س ٣ ( سألت أنس بن مالك رضى الله عنه قلت : أخبر ني بشيء عقلته عن النبي صلى الله عليه وسلم ) . وفي ٣ : ١٤ س ( عن أخبر ني بشيء عقلته عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سأله عمر ان بن حصين رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سأله وسأل رجلاً ، وعمر ان يسمع — فقال : يا أبا فلان ) . وغير ذلك كثبر ؟

٢ – ٢٨٧ تعليقاً على ما ورد فى الأصل ص ١٦ (آدر هرير ) قال الأستاذ : ( نظنها محرفة عن آزر هربد ، أى سادن النار ) ، ولست أدرى

<sup>(</sup>١) هي بالكاف الفارسية التي تنطق كالجيم المصرية . ورسمت بالكاف العربية في التعليقات لضرورة الطبع . (١) التعليقات الضرورة الطبع .

<sup>(</sup>٢) طبع بولا ق ١٣١٤ .

لم عدل عن لفظ (آدر) بالدال إلى (آذر) بالذال المعجمة مع أنهما بالفارسية في معنى واحد، وهو النار (١)؟!

٣ - وفى الصفحة نفسها تعليقاً على ما ورد فى ص ٢١ س٤ ( ما أتذم للله للله منك ) أن ( ذلك ) وضع موضع الضمير والمعنى ما أتذم له . قال الأستاذ ( وضع الإشارة موضع الضمير هنا يشبه التعبير الفارسي ) . وقال نحو هذا القول فى تعليقه فى المقدمة ص ٢٦ على قول ابن المقفع ( تجرى أمورهم فنوناً يغلب على أكثر ذلك الحطأ ) . حين استشهد على أثر اللغة الفارسية فى ترجمة ابن المقفع .

والحق أن هذا أثر من آثار اللغة العربية لا الفارسية ؛ فإن العرب يضعون الإشارة موضع الضمير في كثير من عباراتهم . ويطرد ذلك في ربط الجمل الخبرية ، والأصل في ذلك الضمير . وفي الكتاب ( والذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها أولئك أصحاب النار ) أي هم . وفيه ( إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولاً ) أي كله .

غ – ۲۸۸ تعلیقاً علی ما ورد فی الأصل ص ۳۰ ( أكن كالمصدق المخدوع الذي زعموا أن جماعة من اللصوص ) أن كلمة الذي هنا تشبه أن تكون ترجمة الكلمة الفارسية ( كه ٌ ) وهي تكون بمعنى الذي ، وتأتي للتعليل والتفريع . أي إن ابن المقفع ترجم كلمة ( كه ) بكلمة ( الذي ) مع أنها هنا للتعليل والتفريع ، أي معنى ( فقدته ) فلا نحتاج إلى ضمير عائد . على حين أن كلمة ( الذي ) في استعمالها العربي نحتاج إلى عائد .

وهذه شبهة طيبة ، واستنتاج حسن . ولكن الضمير العائد إلى الموصول عدف كثير أ<sup>(۲)</sup> . وجاء حذف العائد حين يتصل بحرف الجر في قول الله

<sup>(</sup>۱) معجم استينجاس ص ۲۸ ، ۳۰ .

<sup>(</sup>٣) شرح درة الغواص ٢٠٩ وحواشي الحيوان (ج ؛ : ٣٠٠ ) .

تعالى : ﴿ ذلك الذي يبشر الله عباده (١) ﴾ أى به . وفي قوله : ( فاصدع بما تؤمر (٢) ) في أحدوجهي تخريجه . وقول حاتم الطاثي :

و من حسد بجور على قومى وأيُّ الدهر ذو لم يحسدوني

أى فيه ، و ذو موصول عند طبيء . و قال الجاحظ (٣) : ( فالحمد لله الذي كان هذا مقدار عقولهم ) أى كان هذا منه . فهذا الحذف في كلامهم جائز وإن كان قليلاً جداً (١) . وهو أولى في التخريج مما ذهب إليه الأستاذ من تأثير اللغة الفارسية . و ابن المقفع أيقظ من أن يؤثر في بيانه العربي هجنة فارسية ، أو يلتاث في ترجمته هذه الله ثقة .

٥ - ٣٩٥ تعليقاً على ما ورد في ١٧٤ من قوله (وأكيس الأقوام من لم يكن يلتسس الأمر بالقتال ما وجد إلى غير القتال سبيلاً): « هممنا أن نحذف (يكن) من هذه الجملة ثم رأينا أنها تشبه أن تكون من أثر الترجمة الفارسية؛ فإن استعمال الفعل يكون ، مألوف في مثل هذا التركيب بالفارسية ».

هذا نص ما ورد فى التعليق. والحق أن التعبير عربى خالص ، لم تَسُبُهُ شائبة فارسية ولم تقربه ، وأن (يكن) هنا قد جردت من معنى المضى ، وأن ست معنى الثبوث واتصال الزمان من غير انقطاع . وفى كتاب الله من ذلك كثير : «وكان الله شاكراً عليماً » ، «وكان الله سميعاً عليماً » ، «فإن الله كان عفواً قديراً » ، «وكان الله غفوراً رحيماً » ، «وكان الله عزيزاً حكيماً (٥) » . ومنه قول المتلمس (١) :

 <sup>(</sup>۱) الشورى ۲۳.

<sup>(</sup>٢) الحجر ٩٤ .

<sup>(</sup>٣) الحيوان (٤: ٣٠٠ س٦).

<sup>(</sup>٤) أمال ابن الشجري (١: ٧ حيدر أباد).

<sup>(</sup>٥) في الآيات ١٤٧ ، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٥٨ ، ١٥٨ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٦) لسانُ العرب (٢٤٩:١٧).

وكنا إذا الجبار نَـبُّ عَتُودُه ضربناه فوق الأنثيين على الكَـرد ِ وقول قيس بن الخطيم :

وكنت امرأ لا أسمع الدهر 'سبنَّةً أسبُّ بها إلا كشفت غطاءها (٢) فليس في الكلام هجنة فارسية كما رأيت .

هذه نظراتُ فى بعض مواضع من هذا الكتاب الجليل، ولم أشأ أن أطنب. فى سرد محاسن النشر وجودة العرض ؛ فذلك أمرُ يبادر الناظر فى هذه النسخة ويبدهه فى أول ما ينظر .

وليس يفوتني في هذه الفرصة أن أكرر تهنئتي للأستاذ الكبير «عبد الوهاب عزام » بهذا العمل العظيم الحالد على الزمان ، وأن أزجى مثلها إلى الأخ الحترم « الأستاذ شفيق مترى » صاحب مطبعة المعارف ، بما أنفق من جهد ومال ، في الاحتفال الناجح بمرور خمسين عاماً على جهاد مثمر ، بدأه والده ، وسهر هو على إتمامه ورعايته .

<sup>(</sup>۱) الديوان ( ۱ : ۲۱۰ ) ولسان العرب و المعرب للجواليتي ص ۲۷۹ . طبع دار الكتب . ۱۳۹۰ .

<sup>(</sup>٢) ديوان قيس ص ٣ طبع ليبسك ولسان العرب ( ١٧ : ٢٤٩ ) .

# كليلة ودمنة (\*)

# للدكتور عبد الوهاب عزام

#### \_\_\_\_

قرأت ما كتبه فى الرسالة ( العدد ٢٥٥ ) الأستاذ عبد السلام محمد هارون فشكرت للكاتب الفاضل حسن رأيه، وجميل ثنائه. وأعجبت بتدقيقه وتحقيقه ، وتلقيت بالقبول والسرور نقده الذي أيبين عن صدق النية ، وخلوص القصد فى طلب الحق . وكلنا طلاب علم ، نسأل الله الهداية والتسديد !

وقد أخذ الأستاذ على الكتاب مآخذ وهذا بيان رأيي فيها :

قال بعد أن ذكر كثرة التحريف فى النسخة المخطوطة . والجهد الذى بذل فى تصحيحها :

" ونحن فى هذا الصدد نأخذ على الأستاذ أنه لم يتوخ النشر العلمى من إثبات الأصل والتنبيه عليه فقد يكون للقارئ وجه فى التصحيح غير الذى ارتضى . . . وكتاب مثل كتابتا لمبس من جلال التاريخ ما لبس جدير بما ذكرت من وجوب بيان أصله للرجوع إليه ، ووجوب مقارنة نسخه بعضها ببعض » .

والجواب أن مذهبي فى النشر ألا أخالف النسخة التى اتخذتها أصلا إلا حين يتضح غلطها ، وإن كان هذا الغلط فى مواضع قليلة أثبته فى مواضع . أثبته فى الحاشية ليعرف القارئ ما وقع فى أصل الكتاب ؛ ولكن

<sup>(</sup>١٠) نشر ت بالعدد ٢٦، من مجلة الرسالة سبتمبر سنة ١٩٤١.

نسخة كليلة ودمنة التي أنشرها مملوءة بأغلاط واضحة كثيرة لا ينال الناشر والقارئ من إثباتها إلا العنت .

وأما مقارنة النسخ المختلفة فقد بينت فى المقدمة أن النسخ المطبوعة الانسخة شيخو ، ملفقة مغيرة تصرف فيها الناشرون كما شاءوا على غير خطة معروفة . ثم بين هذه النسخ كلها بعضها وبعض ، وبينها وبين نسختنا ونسخة شيخو ، ثم بين هاتين النسختين من الاختلاف ما لا يمكن إثباته فى الحواشى بل يختلف السياق أحياناً حتى يحسب القارئ أن أمامه كتباً مختلفة .

تُم يرى الأستاذ أن « لغة ابن المقفع فى كليلة و دمنة لغة عالية تعلو على المتأدب والأديب أيضاً فهى محتاجة إلى توضيح وتقييد وبيان . . . إلخ » .

وليس هذا رأياً فى هذه الطبعة التى أريد بها أن تكون فى الأغلب هدية للعلماء والأدباء لا أن تكون كتاباً مدرسياً يؤدب به الناشئون . نعم ر بما يستعان بهذا الكتاب على درس أساليب ابن المقفع وأساليب النثر فى عصره ، ولكن هذا محث آخر لا يتعلق بمقصدنا من نشر الكتاب .

ثم أخذ الأستاذ ألفاظاً رأى أنها خالفت الصواب . وقد بينت رأيي فيها على الترتيب الذي ساقه في مقاله :

١ - ص ٣٦ س ٦ : كالعظم المتعرّق ، والصواب المتعرّق بفتح الراء
 كما قال الأستاذ ، وهي زلة مطبعية فاتت عناية المصحح واجتهاده ..

٢ - ١٨ : ٥ و ٦ : « ولكن النفس الواحدة يفتيدى بها أهل البيت ،
 وأهل البيت تفتيدى بهم القبيلة . . . الخ » . قال الأستاذ : الوجه يُفتد ى .

وعلل هذا بقوله: فأهل البيت لا يفعلون الافتداء، وإنما يفعل بهم ذلك غيرهم . . . الخ .

ولست أرى هذا الرأى ، فأهل البيت يفتدون أنفسهم ، وفى القرآن الكريم : « ولو أن لكل نفس ظلمت ما فى الأرض لافتدت به » . ومثلها آبات أخرى ، فلا وجه للعدول عن المعلوم إلى المجهول . ويؤكد هذا أن اللزوم فى افتدى هو الأصل ، وقد عرضت لها التعدية ، ولم ترد فى القرآن إلا لازمة . فالعدول إلى البناء للمجهول عدول عن الأصل لغير سبب .

اليه ينتصب مقعياً ويرفع صدره . . . إلخ . فاعلم أنه يريد قتلك ، فاحذره ولا تغتر إليه » . يقول الأستاذ : لا يقال اغتر إليه ، بل اغتر به ، ويرى أن الصواب لا تقترب إليه . وقد بينت في المقدمة أن كثير أ مما وقع في الكتاب من تحريف سببه تغيير العبارات غير الشائعة إلى العبارات الشائعة . وأرى أن كل فعل يعدى بإلى إذا أريد الانتهاء إلى ما بعده ، أو الركون إليه . فلذلك يقال : استمع إليه ، وجلس إليه ، وسكن إليه . وفي القرآن : « إلى ربك بومئذ المستقر » . . . فا رأى الأستاذ في أن يقال استقر إليه ؟ . . . فالتعدية : بإلى وعلى ونحوهما جائزة إن كان في الفعل ما يدل على الانتهاء أو العلو صراحة أو ضمناً . وإنما الكلام في تعدية الفعل إلى المفعول به ، أيتعدى فيها الفعل بنفسه أو بالباء . . . الخ . ومعنى اغتر إليه هنا سكن إليه أو ركن أو نحو ذلك مما يتضمنه معنى الانتهاء أو الركون .

\$ - 91 : 17 ( وندفن بقيتها مكاناً حريزاً ) . قال الأستاذ: وهذه عبارة غير صحيحة والصواب في مكان حريز . ونقل عن همج الهوامع وشرح الكافية كلاماً في اسم المكان ، وانتهى إلى قوله : « وليس الدفن من الاستقرار في شيء فلا ينصب لفظ المكان على الظرفية المكانية » وهذه الجملة تبطل الاحتجاج الطويل الذي نقل له ما نقل عن كتب النحو . فني الدفن إقرار واستقرار ولا ربب ، وأنا أعرف أن في النسخ الأخرى : « وندفن الباقى في أصل هذه الشجرة فهو مكان حريز ، أو ندفن بقيتها في مكان حريز »

ولكنى لا أغير نص الكتاب ولو كان غيره أرجح منه حتى يكون غلطاً واضحاً لا شبهة فيه ، فكيف وليس فيه غلط ولا شبهة الغلط ؟

٥ – ٩٠ : ١٣ « وبلاء بضيعً عند من لا شكر له » قال الأستاذ وبين اللغويين خلاف فى أن يكون البلاء تعنى الإنعام ونقل فى هذا كلاماً عن بهاية ابن الأثير ولسان العرب.

وليس لازماً أن يكون البلاء هنا بمعنى الإنعام ، بل الأرجح أن يكون بمعنى الاختبار ، والبلاء اختبار بالخير والشر . فكل معروف تصطنعه عند إنسان هو بلاء عنده .

7 - ٢٢١: ١٥: (ولكن إيش الفائدة) قال الأستاذ: (وهذا صبط عامى والصواب: أيْش ). وقد بينت فى المقدمة رأيى فى هذا الباب ولغته وقلت: «بل أرى فيه من الركاكة ومقاربة العامية الخ المقدمة ص ٥٠ ه و لم أتبعه إلا اتباعاً لنسخة الأصل واستيفاء للبحث.

و بعد . فالأستاذ مشكور على نقده ، ولعل فيما أجبت به ما يزيل شبهته .

### (\*)**\_ \ \_**

كتب الأستاذ عبد السلام هارون مقالات أربعاً في كتاب « كليلة ودمنة » كما نشرُته . وقد عجلت جواب المقالة الأولى في العدد ٤٢٦ من ( الرسالة ) ، ثم بدا لى أن أتنظر فراغ الأستاذ من محثه . فلما فرغ شغلتي شواغل عن البدار إلى الإجابة ، فأرجو أن يقبل الأستاذ الناقد والقراء عذرى في تأخير الإجابة التي انتظروها .

<sup>(\*)</sup> نشرت بالعدد ٣٣ من الرسالة أكتوبر سنة ١٩٤١.

وإجمال الكلام فى المقالات الثلاث أن كلام الأستاذ فيها ضروب، منها ما هو تفسير لكلمة غامضة ، أو توجيه للفظ يبدو فى السياق غريباً ؛ ومنها ما هو إجازة لوجه آخر غير الوجه الذى جرى عليه الكلام فى الكتاب . وهذه الأضرب من التفسير والتوضيح والتجويز يشكر عليها الأستاذوأوافقه عليها . ومنها بحث فى أساليب ابن المقفع ، وهو موضوع بحتاج إلى مقدمات فى كتاب « كليلة ودمنة » لم تستوف كلها ، وللأستاذرأيه فيه واجتهاده .

وأما الضرب الذي يقتضيني الجواب ، فهو ما أخذه الناقد على كلمات أو جمل جاءت في الكتاب وعدها غلطاً ، أو ظن غيرها أقرب منها إلى الصواب . وأنا أعرض على القراء آرائي في مآخذ الأستاذ على النسق الذي أجرى عليه الكلام :

٨ - ٢٦١ : ٤ : (إن الملوك وغير هم جدُرُ أن يأتوا الخبر إلى أهله).
 أخذ الأستاذ على هذه الجملة أن جدُر جمع جدار لا جمع جدير قال :
 « وجمع فعيل صفة على فعنل نادر سمع منه نذير ونذر وجديد وجدد وسديس وسندُسُ .

والجواب أنه يجوز أن يكون الكاتب قد أجرى جدير مجرى نذير وغيره ، والأولى مع هذا أن يتبع الكثير المعروف فيجمع جدير على جدراء .

والمأخذ الثانى فى هذه الجملة أن الأستاذ ظن أن يأتوا فى الجملة بمعنى يعطون فقال: « الصواب يؤتون من آتى ». وليس هذا من الصواب فى شىء والمراد فى الجملة إتيان الخير بمعنى فعله. ولو غيسرت الجملة برأى الأستاذ إلى ( يؤتوا الخير إلى أهله ) ، لكان فيها مأخذان: الأول تعدية آتى بإلى وهى متعدية بنفسها كما فى القرآن: وآتوا اليتامى أموالهم – ولا تؤتوا السفهاء أموالكم – والثانى: أن يعدل بالجملة من أتى الخير بمعنى فعله ، وهو استعمال شائع ، إلى آتى الخير بمعنى أعطاه وهو استعمال غير معروف فى

الكلام الفصيح . فعبارة الكتاب صحيحة واضحة لا يكون تغييرها إلا إفساداً لها .

الضبط النحوى

عدَّد الأستاذ تحت هذا العنوان مآخذ:

ص ۱۸ س۱۱ (فيعلم سر نفسه وما يضمر عليه قلبته ): قال وأضمر يضمر بمعنى أخنى يخفى فما يكون المعنى فى أن يخفى قلبته عليه ؟ الصواب قلبته بالرفع لأن القلب هو الذى يضمر الأسرار والنوايا: «والجواب أن من اليسير أن يضمن الكاتب «يضمر » معنى يطوى أو يطبق أو نحوه . وتحويل قلبه من المفعولية إلى الفاعلية يجعل معنى الجملة « يخفى عليه قلبته » فهل يرى الأستاذ أن هذه العبارة أسد من الأولى ؟

ف إنفاد الآجال ) قال : يصح أن تقرأ وقرضهما دأبتهما باستمرار التشبيه في إنفاد الآجال ) قال : يصح أن تقرأ وقرضهما دأبتهما باستمرار التشبيه الخ . والجواب أنى رجحت الرفع لأن في النصب إخلالاً بنسق الجملة ، بتعدية الفعل (شبهت ) بالباء في المفعولين الأولين « الجرذين بالليل والنهار » وتعديته بغير حرف في المفعولين الآخرين ( وقرضهمادأبتهما ) فالاستئناف برفع قرضهما أرجح .

۱۲۸ : ٤ (فأعادت ذلك عليه مراراً كلُّ ذلك لا يلتفت إلى قولها). وقال الأستاذ : ولا وجه للرفع هنا ؛ والوجه كلَّ ذلك على الظرفية الزمانية ولا يصح أن يكون كل مبتدأ . وذلك لأن الضمير العائد عليها محذوف تقديره (فيه) ، والبصريون يمنعون حذف الضمير العائد على لفظ كل إذا كان مبتدأ . ولذلك حكوا بشذوذ قراءة ابن عامر (وكلُّ وعد الله الحسني). وليست الظرفية هنا حتماً ، بل يجوز أن يكون المعنى : كل ذلك القول لا يلتفت إليه ، فالإشارة للقول لا للزمان . وقد وضع الكاتب الاسم الظاهر

موضع الضمير فقال : ( إلى قولها ) بدل ( إليه ) والجملة على الوجهين ليست من الأساليب العربية المختارة .

ص ۱۷۹ : ۲ ( ولم أذكر ما ذكرت ألا أكون أعرف منك الكرم والسعة فى الحلق) قال : الوجه إلا لكونى أعرف منك . وأقول ليس هذا وجهاً . فإن المعنى : لم أذكر ما ذكرت جهلاً بكرمك . فهو اعتذار عن الكلام السابق الذى يشعر بأن الغيلم يشك فى كرم القرد . ويؤيد هذا أن بعد هذه الجملة : ( ولكن أحببت أن تزورنى فى منزلى ) وهو استدراك حسن فى الجملة التى أثبتناها فى الكتاب ، وهو إثبات بعد ننى : لم أجهل كرمك ولكنى أحببت . ولا يحسن هذا الاستدراك إذا أجرينا الكلام على الوجه الذى رآه الأستاذ فجعلناه : ( ولم أذكر ما ذكرت إلا لكونى أعرف منك الكرم ولكن أحببت الخ ) والتأمل فى سياق الكلام ببين أن لا وجه إلا ما جاء فى متن الكتاب .

١٩٩ : ٣ ( لم تدر أيتُهما تأخذ ) ، قال : والصواب أيتَهما بالنصب
 وصدق ، فالنصب أقر وأرجح وإن يكن للرفع وجه فما قصدته .

فى تحقيق النص

أورد الأستاذ تحت هذا العنوان مآخذ:

ص ٢٦ س ١٠ : ( مثل الحراث الذي يثير الأرض ويعمرها ابتغاء الزرع لا العشب ) . قال : ( فما وجه العمارة في طلب الزرع ؟ الصواب يغمرها أي بالماء ) . وأقول : ( إن الزرع ضرب من عمارة الأرض لاريب ) وما أحسب الكاتب إلاحاكي الآية القرآنية : ( وأثاروا الأرض وعروها ) . ولا يعبّر عن سبّى الأرض بغمرها ؛ فكلمة يغمرها بعيدة من سياق الكلام هنا .

ص ٣٨ س ٣ : في الحديث عن الجنين : ( منوط قمع سرَّته إلى مرىء

بأمعائها ). قال الناقد : وهو كلام متهالك مضطرب ؛ فما العلاقة بين سرة الجنين وأمعاء الأم ؟ إلى أن قال : (أما كلمة مرىء فعجيبة أيضاً ). وانتهى إلى أن صواب الجملة : (منوط بمعيى من سرته إلى مراق رحمها ).

إن كان الأستاذ يريد أن يغلِّط الكاتب الذي كتب باب برزويه فليجادله في التشريح كما يشاء ؛ وإن كان يريد أن في الكتاب تحريفاً لم نهتد إلى صوابه فلست أرى رأيه . عبارة الكتاب : ( منوط قمع سرَّته إلى مرىء بأمعائها يمص به من طعامها وشرالها وبذلك يعيش و يحيا ، وظاهر أن الكاتب يرى أن الجنين يصل بين سرته وأمعاء أمه مرىء أي مجرى للطعام كالمرىء الذي بين حلق الإنسان ومعدته ؛ وأنه يتغذى من طعامها بهذه الصلة . فالكلام بَيِّنْ معرب عن مراد الكاتب صواباً أم خطأ . وفي نسخة شيخو ( منوط من سرته إلى سرة أمه وسلك السرة يمص منطعامها وشرامها ). و في نسخة طبارة (منوط بمعى من سرته إلى سرة أمه ومن ذلك المعي يمصّ ويقتبس الطعام) فالفرق بين نسختنا وهاتين النسختين أن سرة الجنين تفضي مهذا المعي أو المريء إلى سُرَّة الأم أو أمعائها . وعبارة الطعام والشراب تدل على أن الاتصال بواسطة سرة الأم أو بغير واسطتها ينتهي إلى الأمعاء . وهذا الذي تدل عليه عبارة نسختنا . وأما فرض الأستاذ أن أصل العبارة (منوط بمعىً منسرته إلى مراق رحمها ) فندع الكلام في صحته للأطباء . ومهما يكن رأى الأطباء فيه فلن بجيز الأدباء الأمناء على نشر الكتب أن خولوا نص الكتاب إلى العبارة التي يقترحها الأستاذ مع بعدها عما في النسخ كلها . ولو أبحت لنفسي التصرف في متن الكتاب لما تركت به عبارة تقبل اعتر اض النقاد .

نه : ٦ (وأصبح الرضا مجهوداً مفقوداً ) يرى الأستاذ أن كلمة مجهود محرفة عن مجهول ويستشهد النسخ الأخرى ، وله الحق ، فكلمة مجهول أقرب إلى ظن القارئ من كلمة مجهود ، ولكنى لم أستحسن تغيير الكلمة لسبين : الأول أن مجهوداً تفيد معنى في الجملة غير الذي تفيده كامة

مفقوداً ، وأن كالمتى مجهول ومفقود تؤولان إلى معنى واحد . والثانى أن الكاتب فى هذا الفصل وصف الأمور المعنوية بأوصاف تجعل القارئ لا يستغرب أن يوصف الرضا بأنه مجهود كما قال : وكأن القدر أصبح مستيقظاً والوفاء نائماً ، وكأن الكذب أصبح غضاً والصدق قاحلاً ، وكأن الحق وليّعاثراً والإنصاف بائساً النح .

٤٤٤٤ (كالكحل الذي لا يؤخذ منه إلا مثل الغبار ) قال: صوابه إلامثل غبار الميل . وأقول لا يكون هذا صواباً لأن الذي يؤخذ من الكحل ليس غباراً ولكنه يشبه الغبار . وإذا قلنا مثل غبار الميل فقد جعلنا ما على الميل غباراً ، والغرض أن يشبه بالغبار ، ثم جعلنا ما يؤخذ من الكحل مثل غبار الميل وهو غبار الميل نفسه فكلمة مثل لغو . والظاهر أن النسخ الأخرى زادت كلمة الميل توضيحاً للعبارة لأن الكحل يؤخذ من المكحلة بالميل . ونسخة شيخو توافق نسختنا . وفي النسخ الأخرى إلا غبار الميل . فالعبارة (مثل غبار الميل) لا توافق العقل ولا النقل .

۱۷ ، ۷۵ (مثل المكارى كلما ذهب واحد جاء آخر مكانه ) قال الأستاذ هى فى الأصل ونسخة شيخو ونسخة بولاق : (مثل البغى كلما . . . الخ ) . ثم أخذ على الناشر تغيير الأصل واشتد فى هذه المؤاخذة .

وأنا قد بينت الأصل فى التعليق ويكون القارئ على بينة مما فعلت ، وأما حكمة التغيير التى سأل عنها الأستاذ فيدركها من تأمل فعرف المشبه فى هذه الجملة وتبين أنه لا يليق أن يجمع بين طرفى التشبيه هذين فى كتاب كهذا الكتاب ينشر فى مثل هذه الأحوال .

### (\*)**\_ \***

ص 90 س٧ : (إن أرضاً يأكل جرُ ذانها مائة من من حديد ليس بمستكبر لها أن تختطف بدُراتها الفيكة ) ، قال الناقد الفاضل أ (ابن المقفع – فيما أشعر – لا يقول هذه الكلمة ، بل يقول بمستنكر ) . ومما مجدر ذكره أن استكبر الشيء بمعنى رآه كبيراً وعظم عنده ، قول منسوب إلى الإمام ابن جنى ولم يقله عامة اللغويين . . . الخ .

أقول: هذا القول جاء فى كتب اللغة كثيراً منسوباً إلى ابن جى وغير منسوب، وهو مقيس مسموع. وأرى أن (مستكبر) أولى بهذا الموضع من (مستنكر)، لأن الاستنكار أن يعد الأمر نكراً، والاستكبار أن يعده كبيراً، ومرجع المعنى فى هذه الجملة إلى أنه مستكبر للبزاة أن تختطف الفيلة لا إلى استنكار هذا. ثم استعمال كلمة (لها) دون (عليها) أقرب إلى الاستكبار. فإن جاز أن توضع مستنكر هنا فيستكبر فى رأيى أقرب إلى سياق الحديث وأخص فى المعنى.

ص ١٠٧ س ٦ (إذا جئتني بالليل من غير نداء ولا رمى ولا شيء يرتاب به عن قال الناقد: فما ذلك الرمى ؟ الصواب: «ولا رمز » وأقول إن الرمى هو الصواب لأن الرمز فى أغلب معانيه إشارة باليد أو غمز بالعين أو الحاجب. وهذا مما لا يبن بالليل وإنما أراد الكاتب أن ينبذ إليها شيئاً تعرف به حضوره.

ص ۱۱۰ س ۱۳ وصفحات أخرى ( رأس الخنازير وسيّد الخنازير) قال : عندى أنها رأس الخبّازين وسيّد الخبّازين . واستدل ببعض النسخ . وأرى أن الخنازير أقرب إلى الصواب لأن دمنة وصف هذا الرئيس بصفات الخنازير .وليس فى وصفه بأنه صاحب المائدة ما يجعله خباز أ، ثم تسمية رئيس الجماعة سيدهم كما يقال سيّد الخنازير أقرب من أن يسمى رئيس الصناع

<sup>(</sup>ه) نشرت بالعدد ؟٣؟ من الرسالة ٢٧ أكتوبر سنة ٢٩٤١ .

سيدهم فيقال سيد الحبازين . وقد بينت اختلاف النسخ في هذه الكلمة في التعليق الخد التعليق الخد التعليق الخد التعليق الخد التعليق الخد النقل النسخ التي استدل بها . ومن غريب ما وقع في هذا النقل أني قلت في التعليق (وفي نسخة شيخو والسريانية) أعنى النسخة السريانية الحديثة فقال الأستاذ في النقد : (وفي نسخة شيخو السريانية ) . وليس لشيخو نسخة سريانية .

ص ۱۲۷ س ۱۶ : (و أخفت على الشبكة حتى لججت فيها وصويحباتي)؛ قال الناقد : إنما هو لحج أى نشب ـ وقوله فى هذا سديد جيد ، أرجو أن يكون ابن المقفع أراده .

ص ۱۳۳ س ۱۵ : (وكان الضيف رجلاً قد جال الآفاق) قال : والأمر والفعل جال لا يتعدّى بنفسه ، والوجه جال فى الآفاق . أقول : والأمر فى هذا هين ، فقد قيل جوَّل البلاد وجوَّل فيها ولا يبعد أن يُعكدَّى جال بالتضمين أو ضرب من التوسع .

ص ۱۳۹ س ۸: (وانقلبت ظهراً لبطن وانجررت حتى دخلت جحرى). قال: وإنما هي انحدرت أي نزلت في سرعة إلى الجحر القول: كان هذا وجهاً لو كانت الجملة «وانجررت في جحرى»، فقد جراً الجرذ نفسه حتى ولكنها: «انجررت حتى دخلت في جحرى»، فقد جراً الجرذ نفسه حتى بلغ الجحر. ولا يلزم أن نتصور الجحر في مكان منخفض، فنضع انحدر مكان انجراً.

ص ١٥٠ س ٧ ( إن كان ) العدو ( بعيداً لم يأمن من معاودته و إن كان متكشفاً لم يأمن استطراده ) .

قال : متكشفاً أى بادياً ظاهراً وهى لا تساير الكلام ، والصواب مكثباً أى دانياً الخ .

ورأيى أن هذا ليس صواباً . فإن الاستطراد أن ينهزم المقاتل أمام قرنه ليكر عليه ، فهو ضرب من المكيدة يراد به إبعاد القرن قرينه أو نحو هذا . ومعنى الكلام هنا أن الإنسان ينبغى أن يكون على حذر من عدوه فى كل حال ولا ينخدع بالحالات التى يظن فيها العدو بعيداً أو مهزوماً ، فإن رأى عدوه متكشفاً ظاهراً له غير ممنوع منه ، أو متظاهراً بالهزيمة ، فلا يأمنَنَ "أن يكون هذا استطراداً يريد أن يخدعه به ليكر عليه . فإن وضعنا كلمة «مكئباً » يكون هذا استطراداً يريد أن يحتكم الكلام اختلالاً وكان معناه إن رأيت العدو قريباً فلا تغير بقربه فلعله يريد أن يستطرد لك . وهو كلام متهافت ، لأن اقتراب العدو ليس من أحوال الخداع التى يغير بها عدوه ، فيقال له : لا تغير بقربه ، فإنه يستطرد لك . ثم حالة القرب مذكورة بعد هذه الجملة : (وإن كان متكشفاً لم يأمن استطراده ، وإن كان قريباً لم يأمن مواثيقه » (وإن كان متكشفاً لم يأمن استطراده ، وإن كان قريباً لم يأمن مواثيقه »

177: 10 (فإن الشريدور حيثما دارت). قال: هي حيثما دُرتَ ـ وليست كذلك فالضمير راجع إلى الطبائع المذكورة في الجملة (أرأيتك لو أحرقناك بالنار كان جوهرك وطباعك تحترق معك ؟ فإن الشريدور حيثما دارت).

۱۷۱ : ٤ ( فابتليت ببلاء حرمت على الضفادع ) : قال والجملة بهذا الوضع مبتورة ناقصة وتمامها (حرمت على الضفادع من أجله ) أى من أجل البلاء . وذلك كما في صفحة ٧٧ عن طبعة بولاق .

أقول هذا الاعتراض وأشباهه يسيرُ على من يريد أن يغير أسلوب الكتاب إلى الأسلوب المألوف المعروف كما فعل الكتبّاب بنسخ الكتاب الأخرى: ولكنى أزعم أن أمامنا نصاً آخر جديراً بالبحث وأن أسلوب ابن المقفع

لا يخلو من أثر الفارسية، ولعل هذه الجملة من شواهد هذا التأثير فليس فى الجملة الفارسية عائد على الموصول أو الموصوف . لهذا أثبتها كما وجدتها غير عادل عنها إلى روايات النسخ الأخرى .

هذا إجمال الجواب عما يحتاج إلى جواب مما جاء فى المقال الثالث من مقالات الناقد الفاضل ، وموعدنا بالجواب عن المقال الأخير العدد الآتى إن شاء الله .

### 

ص ١٩٥ س ١٥ : (أرادوا إدخال النقص عليك في ملكك ) قال الأستاذ : « كلمة النقص ركيكة في هذا المعرض لا يقولها مثل بن المقفع وإنها هي النقض بالضاد المعجمة» ولست أرى في النقص هنا ركاكة . وما كان لى أن أغير الذي أماى في أمر لا دليل فيه ، وهذا دأبي في تصحيح الكتاب ، ولو كان الأمر إلى اختياري لما اخترت إحدى الكلمتين ضربة لازب .

ص ٢٠٠ س ٩ : ( فإنها امرأة عاقلة لبيبة حريصة على الخير . سعيدة من الملكات ليس لها في النساء عديل ) قال الأستاذ : « وكيف تكون سعيدة مع أن الملك أمر بقتلها الخ . . . ثم هو في معرض التنويه بخصالها ، وليست السعادة خصلة أو خلقاً من الأخلاق والوجه: سديدة الرأى من الملكات التي ليس لها في النساء عديل » ؛ وقال في الحاشية : انظر كليلة ودمنة طبع بولاق – والجواب أنه ما كان لمصحح أمين أن يغير برأيه سعيدة من الملكات إلى سديدة الرأى من الملكات التي الخ . . . وطبعة بولاق وغيرها شواهد على ما جناه الناشرون المتصرفون بآرائهم في متن الكتاب . ومعنى سعادة الملكة هنا أنها مباركة ميمونة كان عهدها مع الملك عهد سعادة و غبطة .

<sup>(</sup>ه) نشرت بمجلة الرسالة بالعدد ٤٣٦ شوال سنة ١٣٦٠هـ نوفمبر ١٩٤١م.

ص ۲۰۸ س ۱۱ ، ۱۲ ( الذي يصنع الطعام وينظفه لسيده ) قال الأستاذ أن الكلمة « ينضجه » حرفها الناسخ إلى « ينظفه » . وهو رأى سديد ، وكان ينبغي أن يشار إلى هذا التعليق إن لم يجز تغيير المتن .

ص ٢١٠ س ٥ : (والجرىء الجاهل المقدم على ما ليس له وإن أتلف نفس غيره في طلب حاجة وشحه ) قال : صوابه : ونجحه . وأرى أن الصواب « شحه » يعنى حرصه على ما يطلب . وليس الشح الحرص على ما في اليد فقط بل منه الحرص على أخذ ما ليس في اليد وفي حديث ابن مسعود والشح أن تأخذ مال أخيك بغير حقه . وفي حديث ابن عمر : إن كان شحك لا يحملك على أن تأخذ ما ليس لك فليس بشحك بأس .

ص ٢٥٠س٣: (فلما رأوا الأسد قد احتشد فى طلب اللحم وغضب) قال: أرى أنها احتد والحدة تقارن الغضب. أقول بل هى احتشد وكذلك وقعت فى نسخة شيخو. واحتشد الإنسان فى الأمر إذا اجتهد وبذل وسعه فيه ..

ص ۲٤٧ س ٤ : ( فما الذي يشبه كفتَك عن الدماء وتركك اللحم) ؛ كلمة يشبه مقحمة ، ولعلها زيادة من المملى للناسخ حين تردده في الكلمة بعدها ــ وقد وقفت عند هذه الجملة حين التصحيح وهممت أن أضع مكانها ما في شيخو : ( فما الذي يمسك كفتَك عن الدماء ) ولكني وجدت في آخر الجملة ( وتركك اللحم ). وفي شيخو وترك اللحم . وهذا لا يستقيم مع كلمة يمسك . ورأيتها في نسخة طبارة « فأى شيء يشبه كفك عن الدماء إلىخ ... » فآثرت الإبقاء على ما في نسختنا . وكان يسير آ أن أغيرها كما غيرتها النسخ الأخرى . ومعنى الجملة : أي سيرة هذه التي لا نرى لها شبيهاً ؟

الله : ١١ ( بفضل قستمه لك و تابَعَ نعمته عليك ) قال : فعلى أي شيء عطف الفعل ( تابع ) ؟ – رأى أن تصحح الجملة على وجوه مختلفة ـــ

وأرى أن فى الجملة نظراً ولكن معناها بسَيِّن، وتابع معطوف على قسمه والضمير فى تابع يرجع إلى الله وليست جملة تابع وصفاً لفضل وإن كانت عطفاً على الوصف .

۲۷ : ۲۷ ( كالشعلة من النار التي يصونها صاحبها وتأبي إلا ارتفاعاً )
 قال الاستاذ إنه وجدها في عيون الاخبار ( يصوبها ) أي مخفضها – وأقول :
 هو وجه حسن جيد ولكن لم يقع في نسخة من نسخ الكتاب فلم يتوجه الرأى
 إليه . وهو حرى أن يؤخذ به ، وللناقد الشكر .

الأسف والحزن على شبليك شيئاً إلا وقد كان من كنت تفعلين بأحبابه ما تفعلين بجد مثله أو أفضل منه ) قال الأستاذ : وليس يقال حزن فلان حزن فلان . . . والوجه أمثل الخ . وليس يقال حزن فلان حزناً أفضل من حزن فلان . . . والوجه أمثل الخ . ولا أرى هذا وجهاً . وقد بيتّنت في التعليق أن الفضل معناه الزيادة . وعندى أن كلمة أفضل أقرب من أمثل في هذا السياق . وإن فسرت أمثل بأنها من مثل بمعنى نتكل كما فسرها الناقد .

### في التعليقات

جادل الناقد الفاضل فى جمل رأيت أن بها أثر آ من الفارسية . وقلت إن ابن المقفع لم يسلم من تأثير الفارسية حين الترجمة – وقد رأى الأستاذ أن لحذه الجمل أوجها فى العربية العسحيحة . ولست أريد أن أتناول هذه الجمل بالتفصيل ، وحسبى أن أقول إن هذه الصيغ أشيع فى الفارسية وأقرب إلى أساليبها ، وقد ذكر تنى بالفارسية حين قرأتها ، ولعل الذى حفز الأستاذ إلى الجدال فى هذه الجمل أنه يرى « ابن المقفع أيقظ من أن يؤثر فى بيانه العربى الخالص هجنة فارسية ، أو يلتاث فى ترجمته هذه اللوثة » . ولست أشاركه هذا الرأى ، فلا ريب عندى أن أثر الفارسية يظهر أحياناً فى أساليب ابن المقفع وهو أمر محتاج إلى تفصيل وتبين ، وعسى أن تتاح فرصة للكلام فيه .

وبعد ، فقد آثرت الإبجاز فى الرد على الناقد الأديب توفيراً للوقت وعلماً بأن قليلاً من القراء من يحمل نفسه على تتبع الجدال فى جزئيات كهذه .

نم للأستاذ عبد السلام الشكر بما قرأ وبحث ، ودقيَّق ونقد . وقد دل نقده على علم وأدب ، نسأل الله له منهمًا المزيد ، كما نسأله أن بهدينا إلى السداد في الرأى والقول ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

# مجموع رسائل الجاحظ (\*)

نشره : باول كراوس ، ومحمد طه الحاجري

بقلم : عبد السلام محمد هارون

هذا المجموع النفيس يشتمل على أربع رسائل:

أولها: (رسالة المعاد والمعاش) في الأدب وتدبير الناس ومعاملاتهم كتب مها الجاحظ إلى أبي الوليد محمد بن أحمد بن أبي دواد. وهي رسالة كبيرة تقع في ٣٦ صفحة يقول في صدرها: «ولم أزل – أبقاك الله – بالموضع الذي قد علمت : من جمع الكتب و دراستها والنظر فيها . . فرأيت أن أجمع لك كتاباً من الأدب جامعاً لعلم كثير من المعاد والمعاش ، أصف لك فيه علل الأشياء ، وأخبرك بأسبامها . . . » .

ثم يمضى فى رسم سياسة حكيمة لمن صنع له هذه الرسالة . وتتجلى لنا دقة الجاحظ واستكناهه لحفايا الغرائز فى فرقه بين الغضب والحزن . ثم يحمل حملة شعواء على تلك الحلة التى فرَّقت بين الأمم والأجيال فى كل العصور ، وهى المفاخرة بالأنساب . ويسلك بعد ذلك مسلكاً دقيقاً إلى خطاء خلتى آخر يقع فيه كثير من الناس ، فيقول :

لا ألاً يحدث لك انحطاط من حطّت الدنيا من إخوانك استهانة به ، ولا لحقّه إضاعة ، ولما كنت تعلم من قدره استصغاراً . بل إن زدته قليلاً كان أشرف لك ، وأعطف القلوب عليك . . ولا يحدث لك ارتفاع من

<sup>(</sup>ﻫ) مجلة المقتطف يوليو ١٩٤٤م.

رفعت الدنيا منهم تذللا ، وإيثاراً له على نظرائه فى الحفظ والإكرام . بل لو انقبضت عنه كان مادحك أكثر من ذاملًك ، وكان هو أولى بالتعطف عليك » .

وثانيها : (رسالة كتمان السر وحفظ اللسان )، وتقع فى ٢٤ صفحة ، ولا تقل فى الروعة عنى الاحتجاج لله على الاحتجاج لله هو بسبيله .

هو يتحدث مثلاً عن الدوافع الملحة التي تدفع بعض الناس أن يستعلنوا ما انطوت صدورهم عليه من السر ، ويصور ذلك في لباقة القصصي الماهر ، إذ يقول « وكان الأعمش سبي الحلق غلقاً ، وكان أصحاب الحديث يتضجيرونه ويسومونه نشر ما يحيب طينًه عنهم ، فيقبل على شاة كانت له في منز له ، فيحدثها بالأخبار والفقه ، حتى كان بعض أصحاب الحديث يقول : ليت أنى كنت شاة الأعمش (١) . »

وثالثها: (رسالة في الجدوالهزل) وهي في ٣٨ صفحة ، يسوقها إلى محمد بن عبد الملك بن الزيات . وهي كعنوانها أمشاج من فنون في الجدو أخرى في الهزل . ويسرى فيها مثل الروح التي سرت في رسالة التربيع والتدوير .

وثما فيها من الطرائف عقده موازنة بين قراءة المستلقى وقراءة الجالس ، ويحتج للأولى بقوله فى الكتب : « ورأيت أن أنظر فيها وأنا مستلق ، ولا أنظر فيها وأنا منتصب ، استظهاراً على تعب البدن ، إذ كانت الأسافل مثقلة بالأعالى ، وإذ كان الانتصاب يسرع فى إدخال الوهن على الأصلاب ولأن ذلك أبقى على نور البصر . . . » .

ورابعها: (رسالة فصل ما بين العداوة والحسد). تقع في ٢٦ صفحة.

<sup>(</sup>١) انظر أمار القلوب للثعالبي ص ١٣٤.

يقول فى أولها: « أصحب الله مدتك بالسعادة والسلامة ، وقرنها بالعافية والسرور ، ووصلها بالنعمة التي لا تزول ، والكرامة التي لا تحول . هذا كتاب – أطال الله بقاءك – نبيل بارع فصل فيه بين الحسد والعداوة . لم يسبقني إليه أحد » .

وصدق الجاحظ ، فإن أحداً لم يسبقه إلى هذه الدقة البالغة فى تمييز هذين الطبعين ، وإن أحداً لم يكتب بعده هذا المعنى ، فى مثل تلك القوة والبراعة .

۱ – هذه الرسائل الأربع لم يسبق نشرها من قبل . فللأستاذين الناشرين فضل السبق إلى نشرها ، وتمكين الأدباء من تناول ما فيها من فضل بارع وخير وفير .

٢ - وقد سلك الناشران منهج النشر العلمى الصحيح ، وحرصا أشد الحرص على أمانة النقل وصدق الرواية عما بأيديهما من أصول . وهذا مبعث رضا ومثار تقدير لكل من يطالع هذا المجموع من رسائل الجاحظ .

" — وقد استعمل الناشران طريقة استحدثاها في التعليق على النصوص وأعدًا لذلك أهبة لا يستهان بها من الأقواس والمعقفات ، والنقط ، والرموز . والنجوم ، والاصطلاحات . وهي بلا ريب ضرورية للتعليق والرموز . ولكنهما ربطا الجواد خلف المركب ، فظهر في طريقتهما (ولا سيما النجوم ) كثير من العسر الذي لا يتغلب عليه إلا حشد قوى الدربة والرياضة . كما خالفا في ذلك الطريقة المألوفة التي جرى الناشرون عليها ، واستساغها جمهور القارئين والباحثين . ولعل من عذرهما في ذلك عليها ، واستساغها جمهور القارئين والباحثين . ولعل من عذرهما في ذلك رغبة التغلب على مشكلة الورق ، ولكن ذلك لا يقوم عذراً إزاء ما ابتدعا من صعوبة .

٤ - خلت هذه الرسائل من الشرح ، ولغة الجاحظ الذي كان يتنسم هواء القرن الثالث الهجرى ، فيها إشارات وعبارات ومثل وشعر نحيى كثير منه على القارئ من الحاصة ، فما بالك بالوسط ؟ الحق أننا في عصر يفتقر أهله أشد الافتقار إلى من بحسن صلتهم بتراثهم القديم ، وينهج لهم السبيل إليه .

ه ـ فى الرسائل كثير من الأعلام ، أعلام الناس والبلدان . وهى بحاجة إلى تحقيق وترجمة توضح الجو للقارئ ، وتسعفه بفهم النصوص فهما كاملاً . ومع ذلك لم يظفر علم من أولئك بترجمة أو بتحقيق . ومما جاء محرفا منها : «غيلان بن خرشة الضبى » ، (ص ١١٧) إذ كتب محرفاً برسم : «خرشنة » . وغيلان هذا كان أعرابياً جافياً به لوثة ، وكان فى أيام زياد ، وله معه حديث طويل سرده ابن قتيبة (۱) . وروى أبو الفرج (۲) أن غيلان ابن خرشة الضبى دخل إلى قوم من إخوانه وعندهم قينة ، فجلس معهم وهو لا يدرى فيم هم حتى غذّت القينة :

طبيبيَّ داويتما ظـاهـــراً فمن ذا يداوى جوى باطنا فغضب ووثب وهو يقول : السوط ـــوربِّ غيلان ـــ يداوى ذلك الجوى ! وخرج من عندهم .

و « خرشة » بالتحريك . أما خرشنة فاسم لبلد قرب ملطية من بلاد الروم ، غزاه سيف الدولة ، وذكره المتنبي وغيره في شعره .

٢ - خلت هذه النشرة من الفهارس. و لسنا بصدد أن نبين قيمة الفهارس بعد ما وضح للباحثين ضرورتها ، وشدة الحاجة إليها . وليست المائة والأربعون صفحة بالقدر الهن الذي يستغنى فيه عن الفهارس .

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ( ٣ : ٢٤٤ – ٢٤٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الأغاني (١٢ : ٩٢ طبع الساسي ).

٧- تضمنت الرسائل آيات قرآنية كثيرة . وقد جرى الناشرون المحدثون تبعاً للسلف على تمييزها عن غيرها من النصوص بمميز يظهرها . ولكننا وجدنا الآيات الكريمة تجرى مع النص لا يفصلها منه فاصل . بل إن بعض الآيات قد جاءً متداخلاً في البعض الآخر ، كما في ص ١٨ س ١٤ - ١٥ : «خذوا حذركم » ، « ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة » ، رسمت هاتان الآيتان على هذا الوضع : خذوا حذركم ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة . مع أنهما من سورتين مختلفتين . وكان أولى من التنبيه في أسفل الصفحة أن يفرق بينهما في الرسم . وقد وردت هذه الآية التالية محرفة : « وتحبون المال حباً بينهما في الرسم . وقد وردت هذه الآية التالية محرفة : « وتحبون المال حباً جماً » إذ رسمت بلفظ « ويحبون » بالياء انتحتية . وهو سهو عظيم ما كان أجدر بالناشرين ألا قعا فيه وقد أجمع القراء على لفظ الناء الفوقية المثناة لم شذ منهم أحد (۱) .

بذل الناشران جهداً موفقاً فى تصحيح النصوص ، ونترك الكلام لهما يقولان : « ومع ذلك بقيت فى هذه الرسالة مواضع على فسادها و نقصها ، لم نوفق إلى تصحيحها ، ولم نجد العون على إقامة عوجها فى أصل آخر ، أو قراءة أخرى ، ولكنا آثرنا أن نظهر هذه الرسائل على ما فيها مما فات طوقنا ، فذلك خر من أن تظل حبيسة مقيدة . وما يزال أملنا كبيراً فى أن يتاح لنا من الوسائل ما يمهد السبيل إلى تصحيحها ، أو أن تجد من نقد الناقدين ما عسى أن بجاو هذه المواضع المغشاة فيها » (٢)

وهذه المواضع التي أشار ا إليها كثيرة حقيًا ، و لعلى استطعت أن أجلو بعضها :

ص ٦ س ٥ : « اتفقت عليه محاسن الأم » والصواب : « محاب » جمع « محبة » ويؤكد هذا التصحيح قول الجاحظ في ص ١١ س ١٦ :

<sup>(</sup>١) انظر سورة الفجر في إتحاف فضلاء البشر ، والقراءات الشاذة لا بن خالويه .

<sup>(</sup>٢) انظر صفحة ( ي ) من المقدمة .

ه و هاتمان خلتاًن داخل فيهما جميع محاب العباد ومكار ههم » .

ص ۱۳ س ۲: « لموافقتها » صوابه : « لموافقتهما » .

ص ۲۷ س ۱٤ : « أنفس العقدة » وجهه : « العُـقـَـد » جمع عقدة ، وهو ما يعتقده المرء من مال ونحوه .

ص ٣٧ س ٢٦ : « فلا تستقبلها بالتضجع وتغبين الرأى » أما التضجع فهو التقعد في الأمر وعدم القيام به . وأما « تغبين » فتحريف ، صوابه : « تغبيب » والمراد به الإمهال والتأخير ، مأخوذ من غب الورد : أن تشرب الإبل يوماً ، ويوماً لا . والمغببة : الشاة تحلب يوماً وتترك يوماً . أما « التغبين » بالنون في الآخر ، فلم تعرفه اللغة .

ص ٣٢ س ١٨ : « فإن الاعتذار يكسر حمتَّى اللائمة » . لا يقال كانك . وإنما هي « حميًّا اللائمة » وحميا كل شيء : شدته وحدته . وانظر ص ٢ س ٥ .

ص ۳۵ س ۱۰ : « إن ضبطت ذلك و قومت عليك نفسك » ، الصواب « قومت عليه » .

وفى ص ٣٥ س ١٤ : « والمولِّى لكل إحسان » بتشديد لام المولى . الوجه « المُولى » من : أولاه أنعم عليه . ومنه قول أبي الطيب :

وكل امرئ يولى الجميلَ محببُ وكل مكان يُنبت العيزَ طيبُ

ص ۳۷ س ۸ : « و لا يأنف شريف أن يقصر دونك . و لا يخشع عالم أن يأخذ عنك » . صوابه : « و لا نخشى عالم » .

ص ۳۸ س ۱۹: « لأنه يزم اللسان و يخطمه ، ويشكله ويزبنه » ليس للزَّبن هنا وجه فالزبن : الدفع . وإنما المراد هنا التقييد والحبس . والوجه : • يربثه » ربثه يربُّثه - بالضم : حبسه . ص ٣٩ س ٩ : « واستعمل فضول النظر فدعت إلى فضول القول » ليس كذلك ، إنما هو تعقيب على ما قبله ، صوابه : « واستعمال فضول النظر يدعو إلى فضول القول » وانظر ما فى ص ٥٣ س ٧ .

ص ٣٩ س ١١ : « وجشَّمه مؤونة الصبر على ستر الحلم والحكمة » الحلم لا يُتكلف ستره ، وإنما هو : « العلم » . ومما يؤيد هذا التصحيح قوله في الصفحة نفسها س ٤ : « وتنتجه الحكمة والعلم » .

ص ٣٩ س ١٩ : « ثم صرفه فى أبواب الباطل والفسق ، فوجب عليه الم الإنفاق منها » الصواب : « فيها » أى فى أبواب الباطل والفسق .

ص ٤٨-س ٣-٤: « الوُلوع بكل ممنوع ، والضجر بكل محصول » . ضبطت و او « الولوع » بالضم ، وصوبها الفتح . كما أن كلمة « محصول » . محرفة ، والوجه : « مبذول » .

ص 29 س ه : « وقضى ذلك الأرب وطر » ، وصوابه : « وقضى من ذلك الأرب وطرا » .

ص ٥١ س ١٤ : « تنقب العوام عن أسرار الملوك » وضبطت : « تنقب » بتشديد القاف المضمومة . صوابه: « تنقيب » مصدر « نقب عن الأخبار وغبرها : بحث أو أخبر مها (١) » .

ص ٥٥ س ١١ : « ولو حاجَّه فيما ادعى ، ووقفه لانقطع » . إنما هي : « وواقفه » . والمواقفة : أن يقف معه في حرب أو خصومة (٢) .

ص ٥٩ س ١٢ : « كلمة غارت فجنت حربا عوانا » الصواب :

<sup>(</sup>١) انظر اللسان ( ٢ : ٢٢٦ - ٢٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر الحيوان ( ١ : ٩٢ س ٨ – ٤ : ٩٢ س ١٠ ) .

« عارت » بالعين المهملة . وفي حديث عثمان « أنه كان يشترى العير حُكرة ثم يقول : من ير يحنى عقلها » ، قال ابن منظور : « العير الإبل بأحمالها . فعل من عار يعير إذا سار » . وقال أيضاً : « وقصيدة عائرة سائرة » و « رجل عيار : كثير المحيى و الذهاب في الأرض » .

ص ٦٣ س ٧ : « يحذرك مُصارع البغى » ، الوجه : « مَصارع » بفتح المم .

ص ٦٩ س ٣ : « وتقريظ الثمر » ، صوابه : « التمر » بالمثناة : ومبنى الكلام كله على الزرع والنخل (١) .

ص ٦٩ س ٣ : « تميزوا هذا التمييز » إنما هو : « التميز » .

ص ٦٩ س ٥ : « ومتى صار الحكم للنعجة نسباً وللكرمة صهراً » . ليس للنعجة هنا مقام ، إنما هى : « للنخلة » والكلام فى المفاضلة بين الزروع (٢) .

ص ٦٩ س ٦٣ : « وليس هذا أول شرك نصبته ، ولا أول كيد أرغنه » . ليس كذلك بل هو : « ولا أول صيد أرغته » أراغ الصيد يريغه : طلبه .

ص ٧٠ س ١٥ : « وربت كلمة تدور مع خلتها ، وتتقلب مع جارتها ، وبإرادة صاحبتها » . إنما يقول الجاحظ : « وبإزاء صاحبتها » .

ص ۷۵ س ۱۰ – ۱۱ : « وإذا تطاول الكد رسيخ الزُّهد » ، الصواب : « رُتج الذَّهَن » أى أُغلق . و لا و جه للزهد في هذا المقام .

ص ٨١ س ١٥ : « فلعلَّى كنت أعيش بالرفق . وأتبلغ بحشاشة النفس »

<sup>(1)</sup> انظر السطر الأول من هذه الرسالة ص ٦١ .

<sup>(</sup>٣) انظر السطر الأول من هذه الرسالة ص ٦١ .

الصواب : « بالرَّمَق » . والرمق ، بالتحريك : بقية الحياة ، كما أن الحشاشة أيضاً بقية الحياة . ومنه ُ قول امرئ القيس (١) :

موما المرء ما دامت حشاشة نفسه بمدرك أطراف الخطوب ولا آل

ص ۸۳ س ۱۶ : « والغضبان يشغله الغضب ، ويغلى به الغيظ » . الصواب : « ايشعله » من الإشعال.اعتبر هذا بقوله ص ۸۶ س ۱ : « واحترق حتى لا يفهم » وقوله س ۷ منها : « وأذكى ناره واشتعل » .

ص ۸۶ س ٤ : « وليس يصارع الغضبأيام شبابه وغرب نابه شيء الا صرعه » . ليس يقولها الجاحظ، إنما هي : « إبان » أي وقت .

ص ٨٧ س ٧ – ٨ : « فَإِنَّى لا أَعرف إلا مجازها في الجملة ، ولا أحق خاصتها على التحصيل » . الوجه : « على التفصيل » وهو ما يقابل : « الجملة » .

ص ٩١ س ١٥ : « وطبيعتك هي المسكنة » صوابه « المسكة » ، والمسكة ، بالضم : ما يتمسك به . وتقابل مها : « الحجة » في السطر السابق .

ص ٩٢ س ٢ : « بما يشيع لك من اسم المتسرع ، وبما تضاف إليه من سخف المتبرع » بتاءين ، وفي اللسان : « تترع إلى الشيء : تسرع . وتترّع إلينا بالشر : تسرع . والمتترع : الشرير المسارع إلى ما لا ينبغي له ُ » .

ص ۹۲ س ۳: « تكذب قولى ، وتفسد خبرى » ، الوجه : « وتفند خبرى » والتفنيد : التكذيب . وفي قول الله: « إني لأجد ريح يوسف لولاأن تفندون » .

<sup>(</sup>١) ديواله ص ١٧ طبع هندية ٢٣٢٤ .

ص ٩٢ س ١١ : « لاستواء الخواطر . ولإيقافها على الإرادة » . إنما هي : « ولاتفاقها » .

ص ۱۰۳ س ٥ : « فغلق المأمون واحتدم » . الصواب : « فقلق » بقافين ، كما فى الأصل . والقلق : الانزعاج ، وهو بجرى مع الهياج والاضطرام الواردين فى النص . وكلمة : « فغلق » التى جاء بها الأستاذان جميلة ، وهى بمعنى غضب واحتد . ولكن ليس ما يدعو إلى اجتلابها .

ص ۱۰۳ س ۷: «يدب عن كتابي ». هي: «يذب » بالمعجمة.

ص ١٠٥ س ١٤ : « والعداوة تخلق و تمل » . إنما هي : « و تبلي » .

ص ۱۰۷ س ۱ : « وجبه بلخ » بإهمال الكلمة الأولى كما فى الأصل : هى : « وناحية بلخ » .

ص ۱۰۷ س ؟ : ﴿ وَانْتَفْضَ انْتَغَاضَ الْمُعَلَّسُ الْمُطُورِ ﴾ صوابه : ﴿ الْمُغَلَّسَ ﴾ والتغليس السير ﴿ فِي الْغَلْسِ أَو ورود المَاء فيه ﴿ وما يَمْطُرُ فيه من الحيوان والطبر يكون ذلك أشد لبرده وانتفاضه .

ص ١٠٧ س ٣ : « أخذته الأرَباء و تنفس الصعداء » إنما هي « الأرْباء » جمع ربو . والربو : البُهر والنَّهَج وتواتر النفَس .

ص ۱۰۸ س ۲ - ۳ عند ذكر الكتب : « ولا يبلغ أقصى علمه أمانيها » . الصواب : « ما فيها » وليس للكتب أماني .

ص ۱۱۰ س ۱۰: « وسبهاً يستدعى به البامهم » . لا يقال كذلك . هى : « يسترعى » بالراء . وجاء فى س ۱۳ : « استدعى » صوامها : « استرعى » . وهو مثل قولهم : أرْعينى سمعك وراعنى سمعك .

ص ۱۱۱ س ۱۵: « من لطيف ما يستدعى به الصدُّق » . صوابه : « يسترعى به الصديق » .

ص ۱۱۱ – ۱۱۲ : « لما ساغ له فى الناس وانتشر منه » . إنما هى : « لما شاع له فى الناس » .

ص ۱۱۷ س ۱۶ : « وإن اكتسى ثوباً نسيساً » : وليس للنسيس هنا وجه . والصواب : « ثوباً نفيساً » .

ص ۱۱۷ س ۱۰ : « و إذا تخرق فى غناه و قرته » كذا وردت بالقاف ، و إنما هى : « و فرته » بالفاء بمعنى تركته و لم أتعرض له .

ص ۱۱۸ س ٥ قول النابغة الجعدى :

وليس بمعروف لنا أن نردها صحاحاً ولا مستنكراً أن نعفُّرا

جاءت « نعفرا » بالنون بعدها عين وفاء . وهو تحريف . والصواب : « أن تعقّر ا » بالتاء بعدها عين وقاف . وقد ورد البيت في مراجع كثيرة (١) .

ص ۱۱۸ س ۱۸ (للفين د الزَّمَّاني):

فلمسا صرخ الشر وأمسى وهوغرثسان

وهو تصحيف عجيب ، إنما هو :

فلما صرَّح الشر فأمسى وهو عريسان

صرح الشر: بدا وانكشف ، وعريه مثل لظهوره ووضوحه والبيت من مقطوعة في حماسة. أبي تمام (۲) .

<sup>(</sup>۱) انظر منها جمهرة أشعار العرب ۱٤۸ طبع بولاق ، والإصابة ۸۹۳۳ ، والخزانة تا ۱۵۲ طبع السلفية ، وأمال المرتضى ۱ : ۱۹۶ .

 <sup>(</sup>۲) حماسة أبي تمام ۱ : ٦ ، وانظر حماسة البحترى ؛ ٧ و أمالى القالى ( ١ : ٢٦٠ ) .
 وطاؤغانى ( ٢٠ : ١٤٣ ) .

ص ۱۱۸ س ۲۱ : « كفم الزق وها » ، الصواب : « وهي » بالياء

ص ۱۱۹ س ۱۰ قول الراجز: « ومن عداء يتنى بالراح » ، هذا تحريف . والصواب: « ومن عديد » كما رواه الجاحظ نفسه فى الحيوان وفى البيان (۱) .

ص ۱۱۹ س ۱۹: « بقافية تقرى العروق فتحمم» ، إنما هي : « تفرى » بالفاء ، أي تقطع .

ص ١٢٠ س ٩ : « وتتابعوا على تتابع الدبر على مشتار العسل » . الصواب : « تتابعوا» و « تتابع » بالياء المثناة التحتية قبل العين . و الحديث (٢) : « ما محملكم على أن « تتابعوا » فى الكذب كما يتتابع الفراش فى النار » . والتتابع : التهافت والإسراع .

ص ۱۲۱ س ٤ :

أما الحوادث من خليـــــلك مثل جندلة المراجم

إنما هي : « أُبَتَى الحوادث » . والأبيات قالها معاوية أو تمثَّل بها في قصة طريفة رواها ابن قتيبة ، والقالى ، والخصرى (٣) .

هذا بعض ما بدا لى من غوامض هذه المجموعة ، ومنعتنى خشية الإطالة أن أثم استيعابه .

<sup>(</sup>١) الحيوان ( ١ : ٣٠١ – ٣ : ٧٩ – ٨٠ ) ، والبيان ( ٣ : ١٩٠ ) طبع ١٣٤٥ .

<sup>(</sup>٢) اللسان (٩: ٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) عيون الأخبار (٣:٠٠) والأمالى (٣:١١) وزهر الآداب (١:٢٠) ي

# مجلة الأديب (\*)

### العدد الخاص بأبى العلاء

يقرأ الباحث في كثير من الكتب التي تطرق موضوعاً خاصاً ، فلا يجد فيها تلك اللذة ولا تلك الأصداء المتجاوبة التي تتردد في ثنايا مجلة تنتظم موضوعاً واحداً . ولعل ذلك لتعدد الأقلام التي تتناول بأفكارها وقراءاتها المتباينة ذلك الموضوع وتنظر إليه من زوايا متعددة . وقد جمعت مجلة « الأديب » البيروتية أبحاثاً طريفة حقاً ، منها : « أبو العلاء المعلم » ، و « سر أبي العلاء » و « القرامطة وأثرهم في أدب المعرى » و « أبو العلاء المفكر الحر » و « لغة المعرى » و « رسالة الغفران ومنابعها » و « فصل من كتاب الأيك والغصون » .

وكان الدكتور إسحاق الحسيني موفقاً في إظهار الرسالة التي اضطلع بها أبو العلاء المعلم، والنشاط الذي كان يشيعه فيمن حوله من العلاب والمريدين وأما «سر أبي العلاء» فهو فرض ساقه الأستاذ الخولى ، يذهب إلىأن أباالعلاء إنما منعه من الزواج مانع العجز الطبيعي ، وأن السر إنما يرد « إلى سبب مادي طبيعي لا لزهد ولا لفلسفة » . ولكن كيف نتصور تلك العبقرية المتدافعة المتزاحمة ، في تلك الرجولة الناقصة ؟ إن العبقريات الممتازة لم تكن يوماً في ضعاف الرجال . بل إني لأذهب إلى أن أبا العلاء كان من قوة طبيعة الرجل بالمكان الذي يحمله على التقلل من المطعم والمشرب ، ليكف عوارم هذا الميل ، ويصير إلى حال من العفة وضبط النفس . وليس فيما ذكره الأستاذ من شواهد اللزوم ما ينهض حجة صالحة لدعواه الطريفة .

<sup>(</sup>ه) نشرت بمجلة المقتطف عدد يناير سنة ه ١٩٤٥ م .

وقال الدكتور أسعد طلس فى مقاله القيم « القرامطة » : « وأنا مؤمن أننا حين نعثر على كتاب المحالس للمؤيد فى الدين أبي النصر ( هو أبو نصر ) ابن أبي عمران داعى الدعاة . . . » . وكتاب المحالس المؤيدية لم يفقد ، فنه نسخة بالهند أخذت منها صورة مودعة بخزانة جامعة فؤاد الأول . وقد اقتبست لجنة أبى العلاء بالقاهرة نصاً منه فى كتابها « تعريف القدماء بأبي العلاء » ( القاهرة ١٩٤٤ ص ٣٨٧ ) .

إنا لنهني « الأديب » بمجهودها البارع ، وندعو أدباء مصر أن يوثقوا من صلتهم بمجلات الأمم الشقيقة ، ليتحقق بذلك ما نأمل من توطيد العلاقة بن الأمم العربية وتدعيم التقارب .

علاستهام محرقارون

# قواعد الهرموني: علم توافق الأصوات (\*)

كتاب جديد يضيف ثروة قيمة إلى خزانة المكتبة العربية ، فإن المؤلفات الموسيقية العربية هي من الندرة بمكان . ولستُ موسيقيًّا ولا ممن يمتّ إلى الموسيقي بسبب ، إلاّ ما تولع النفس به من حب السماع والشغف به . ولكن هذا الجهد الحي الذي استطاع به الأستاذ بيومي في إخراج هذا الكتاب يقتضيني تنويهاً بتلك البراعة التي نسج لها كتابه ، وتلك الروح التي أوحت إليه أن يضع هذا الكتاب ليغذو الفن الشرقي . وليضيف إلى كنوز العربية نفائس لا يستهان مها ، من المصطلحات الفنية التي وضعها أو أحياها . وهو إذ يقدُّم هذا الكتاب بتقدم حسن ، يأ بي إلا أن مجعل للعرب سابقة في هذا الفن الحديث ، وهو علم توافق الأصوات ( Harmony ) فينقل عن الن سينا قوله: « التركيب هو ما محدث بنقرة واحدة تستمر على وتر بن النغمة المطلُّوبة والتي معها على الذي بالكل،أو الذي بالأربعة،أو الذي بالخمسة وعلى غير ذلك : كأنهما يقعان في زمان و احد » . ويذكر من تاريخ هذا الفن عند الأوربين أن الناس قديماً كانوا ﴿ يؤمون ساحة البابوات في الأعياد والمواسم يرتلون وينشدون الأدعية والتهاني ، في جماعات تجمع بين أسنان مختلفة وأجناس متباينة ، وأصوات تتفاوت علوًّا وانخفاضاً ، وليناً وقوة ، ومرونة وصلابة . وعن هذا الجمع المختلط كان يصدر ما يصدر ، فيسمعه السامع فيحسُّ فيه انسجاماً ، ويلمس معه توافقاً . ومن هنا عن َّ للأستاذ هوكبالد في القرن العاشر أن يوجه نظر المشتغلين بفن الموسيقي إلى هذه الظاهرة والانتفاع بها ، فكانت نشأة علم الهرموني ، وكان مبدأ الانتفاع بالأصوات المختلفة التي تكوّن مجتمعة ً أنغاماً فيها تو افق و انسجام » .

<sup>(</sup>a) نشرت بمجلة المقتطف بعدد أبريل سنة ه ١٩٤٥م.

وقد أتم الأستاذ المؤلف الجزء الأول من الكتاب في ١٦٢ صفحة تتخللها الرسوم الموسيقية، وعقب على فصول الكتاب بمسائل في الموسيقي التطبيقية. وقد لحظت أنه يبدأ هذه المسائل من يسار الكتاب إلى يمينه جرياً على ما هو متبع في المذكرة (النوتة) الأوربية، وكان أولى به أن يعرب هذه الطريقة بأن يبدأ باليمين ، إذ ليست هناك أية ضرورة فنية لإيثار الطريقة الأوربية.

إن جهاد المؤلف في هذا الكتاب حقيق بكل حفاوة و تكريم و تهنئة ، كما أنه يستوجب شكر كل من نخدم اللغة العزيزة ويزعاها .

علاستِ لم محمره أرون

### فلسفة الاخلاق في الاسلام(\*)

وصلاتها بالفلسلفة الاغربقية

تأليف الاستاذ محمد يوسف موسى – مطبعة الرسالة – ٣٠٤ صفحة من القطع الوسط الطبعة الثانية – نشر دار الكتب الاهلية .

بحث طريف يستهويك حقاً إذ تقبل على قراءته ، فأنت تمضى فيه مضياً ، لأنه عجب ، وأنه يجرى في سهولة ويسر ، امتاز بهما المؤلف في كتابته وما يطالع به جمهور قارئيه . وقد وجدات الطبعة الأولى من إقبال القراء ما دفعه أن يصدر هذه الثانية متضمنة زيادات وتعديلات وتحقيقات قيمة .

وقد بدأ الأستاذ كتابه بفصل إضافى يؤرخ فيه الأخلاق فى الجاهلية والإسلام قبل عصر الفلسفة ، واستطاع أن بجد توافقاً بين نظرية سقراط فى أن « الفضيلة المعرفة » وبين قول زهير :

ومن يوف لا يذمم ومن يُهادُ قلبه إلى مطمئن السبر لا يتجمجم

ثم هو يعرض أخلاق العرب مستشهداً بشعرهم وحكمهم ووصاياهم ، وذلك فى إبجاز يود القارئ لو طال ، ولكن طبيعة الكتاب لا تحتمل الإسهاب فى هذا الوجه ، فعسى أن يوفق المؤلف إليه فى كتاب خاص يقرن فيه بين فلسفة البداوة العربية وبين الفلسفات الخلقية الأخرى .

وقد استشهد المؤلف في الكلام على معرفة الحبر والشر بقول زهير :

الستر دون الفاحشات ولا يلقاك دون الخير من سستر وفهم منه أنه « يريد أن بجعل استحياء المرء من أمر ، ورغبته في ستره ،

<sup>(</sup>ه) مجلة المقتطف عدد يونية سنة ه ١٩٤٨م.

أمارة أنه شر» والحق أن زهيراً لم يرد ذلك ، وإنما عنى أن بين الممدوح وبين الفاحشات ستراً من الحياء ، ولا ستر بينه وبين الخير (١) ، ولم يقصد به تقرير مبدأ ، أو تنوسهاً بمذهب خلقى .

وقد لمختار الأستاذ ثلاثة من فلاسفة الإسلام يمثلون ثلاث مذاهب مختلفة فى المبادئ الأخلاقية ، فسكويه ممثل للأخلاق الفلسفية الصريحة ، والغزالى ممثل للأخلاق الفلسفية الدينية ، وابن عربى ممثل للأخلاق المبنية على التصوف . ورسم صورة عاجلة للحالة العامة فى عصور هؤلاء الفلاسفة .

بيد أن جعل « مسكويه » ممثلا للأخلاق الفلسفية الصريحة قد يتضاءل بعض الشيء حينما يتكلم المؤلف على « نزعته التوفيقية » بين ما محتار من آراء وبين ما يناسبها من حكم الدين والشريعة ، لأنها كما يقول مسكويه ص ١٠٩ « هي التي تقوم الأحداث ، وتعودهم الأفعال المرضية ، وتعد نفوسهم لقبول الحكمة وطلب الفضائل والبلوغ للسعادة » فسكويه لا يمثل الأخلاق الفلسفية الصريحة بكل ما يدل عليه هذا التعبير . بل هو ينظر دائماً إلى الدين في الوقت الذي ينظر فيه إلى الفلسفة .

وقد وفق الأستاذ أيما توفيق في الرد على من زعم « أن الضمير لا وجود له في ذاته » وأن الغزالى أغفله فيما أغفل . وساق لذلك أدلة قوية في ص ١٣٨ — ١٤٢ . ولكنه لم يوفق في التعبير عن الغزالى في ص ١٩٤ بأنه يعمل على « انتهاب آراء غيره » فإن للإمام الغزالى احترامه بين المفكرين والباحثين ، فليس يصلح أن يقال فيه حن يرتضى رأى غيره أن يقال إنه انتهبه واغتصبه ، أو سرقه، كما يفهم من التلميح في ص١٩٩ وذلك لأن الرأى مشاع مشترك بين الناس ، ولأن استعمال الغزالى ألفاظ غيره كلها أو بعضها لا يعد سرقة وانتهاباً ، فإن ذلك إنما يصح أن ينسب إلى صغار المفكرين

<sup>(</sup>۱) انظر دیوان زهیر بشرح الشنتمری ص 🕫 .

المتسولين ، لا إلى من لهم دنيا عريضة من الآراء والمبادئ . وكثير آ ما يشتد الوعى والحفظ عند المفكر حتى يكتب الصفحات العديدة من آراء غيره وكلامه ، ناسياً أنه كلام هذا المفكر أو ذاك ، وذلك لشدة التباس هذه الآراء بنفسه و تمكنها من قلبه .

وفى كلامه على التفسير المنسوب لابن عربى يقول فى ص ٢٢٣: «على أن فى نفس هذا التفسير دليلا مادينًا بجعله لغير ابن عربى (قطعاً) ذلك أنه فى نفسر قول الله تعالى فى سورة القصص: «واضْمُمُ إليْكَ جَنَاحَكَ مِن الرَّهْب » يذكر المؤلف نقلاً عمن سمعه عن شيخه المولى نور الدين عبد الصمد. ولا يعنينا هنا ذكر هذا النقل ، إنما الذى يعنينا أن نور الدين عبد الصمد هذا توفى فى حدود عام ١٩٠ ه فلا يمكن أن يكون شيخاً لابن عربى الذى توفى عام ١٩٠ . والأمر بعد هذا لا محتاج إلى دليل آخر.

وليس هذا دليلاً قطعياً كما ذكر الأستاذ ، فإن المتتبع للمخطوطات العربية يلفى كثيراً من الحواشى التى أدخلت فى أصلاب الكتب الأصيلة وخفيت على بعض القارئين . ولست أذهب بذلك إلى أن التفسير لابن عربى ، بل أقول : إن هذا النوع من الاستدلال استنتناسى ظنى ، لا قطعى يقينى .

كما أن الأستاذ في رده على مسكويه ص ٩٢ في قوله ان التفضل لم نخرج عن شرط العدالة التي هي وسط بين طرفيها المعلومين ، وإنما هو «احتياط حازم من صاحبه ليأمن التقصير ويصيب الوسط » قال ناقداً ذلك : « . و أعتقد أنه لم يصب المحز . قد يكون التفضل احتياطاً فيما يشتبه فيسه العدل . أما في الأمور التي هي كسائل الحساب في وقتها وضبطها ، أو التي هي من قبيل الحساب ، كشريكين ربحا مائة من الجنيهات \_ يريد الدنانير \_ فرضي أحدهما أن يأخذ لنفسه أربعين فقط ، فار أدرى كيف و لماذا يكون الاحتياط ؟! » .

وهذا المثل الذى ساقه ليس من الدقة بمكان ، فإن الشركة أيضاً مظنة للاحتياط حين القسمة ، فقد يظن أحد الشريكين أن زميله أولى بالزيادة للا بذل من جهد ذاتى أو معنوى فيما عاد على الشركة من أرباح .

وذكر الأستاذ فى ص ٨٢ تعليقاً على قول مسكويه «فيعف ويشجع ويحكم » بقوله «لعلها من حكم بضم الكاف إذا صار حكيماً » ولا ريب فى هذا التفسير الذى ذكره ، حتى يستدعى «لعل » وأشباهها .

وفى ص ١٠٨ ذكر من كلام مسكويه: «والشره والخمود» صوابها «الشرَّة» بكسر الشن وتشديد الراء المفتوحة، وهي النشاط. وفي الحديث: «إن لهذا القرآن شرَّة، ثم إن للناس عنه فترة»، وهي التي تقابل الحمود، لا الشَّرَه.

وذكر الأستاذ في ص ١٠٧ المثل العامى: «صديقك يمضع لك الزلط ». وليس أولى مهذا المقام من المثل الفصيح : «وعين الرضا عن كل عيب كليلة ».

وذكر أيضاً فى ختام كتابه فهرس المراجع الهامة ، مرتبة حسب ورودها فى البحث ، ومما يسترعى النظر أنه جرى على هذه الطريقة أيضاً فى كتابه القيم : « ابن رشد الفيلسوف » . وترتيب هذه المراجع حسب ورودها فى البحث ليس له قيمة فهرسية خاصة ، وكان أولى به أن يرتبها على حروف المعجم ، وهو فاعل إن شاء الله .

وقد ذكر فى ص ٨٧ من مراجعه « الإمتاع » نشر الأستاد السندوبي ولا ريب أنه يريد « المقابسات » لا الإمتاع .

ثم نعود أدراجنا إلى عنوان الكتاب فنجد فيه كلمة « الفلسفة الإغريقية » وليس كذلك يقولها العرب . والأجدر أن تجعل « الفلسفة اليونانية »

و بعد فالأستاذ الجليل محمد يوسف موسى حقيق بأن يهنأ بهذه (الطبعة الثانية ) من كتابه ، حَرَى بكل تقدير و تكريم .

# الهوامل والشوامل

لأبى حيان ومسكويه (﴿)

نشرة الأستاذين الدكتور أحمد أمين بك ، والسيد أحمد صقر

#### ---

من الكتب ما تطالع وجهه فتجدك ماضياً فى قراءته مشوقاً أن تتوغل فيه، و تطوى الصفحة إثر الصفحة حتى تبلغ الغاية .

وكتاب « الهوامل والشوامل » من هذا الطراز الممتع الذي مجتذب أوساط القراء كما بجتذب الخاصة من العلماء ، ولقد شرعت فى قراءة الصفحة الأولى منه فوجدتنى فى مجلسى هذا قد طالعت زهاء ستين صفحة فى متعة جميلة ، وإعجاب عميق :

إعجاب بموضوع الكتاب وأسلوبه ، فالكتاب من كتب الحياة الحالدة التي تعالج مشاكل الني تعرض التي تعالج مشاكل النفس والاجتماع والأخلاق ، تلك المشاكل التي تعرض للإنسان من حيث هو إنسان ، لا تتقيد بزمان ولا بمكان ، وكأن تلك المسائل التي سألها أبو حيان في « الهوامل » وأجاب عنها مسكويه في « الشوامل » هي أسئلة الأمس ، وهي أسئلة اليوم ، وهي الأسئلة التي ستعرض للإنسان في القرون التالية إن قدر لهذا الإنسان أن يعمر بعد اليوم قروناً.

وإعجاب بأسلوب الكتاب : أسلوبه العلمى الذى بنى على الصراحة والتفكير الحر وانطلاق العقل ؛ فالسائل لا يمسكه الحجل أن يعترف على نفسه بأخطائه النفسية والحلقية ، والمحيب يستجيب لذلك ويشركه في هذا

<sup>(</sup>١) نُشْرَتُ فَى العدد ه ؟ ٦؟ ٧ من مايو سنة ١٩٥١ من مجلة الثقافة .

الاعتراف ؛ لأن كلاً منهما إنسان يخطئ ويصيب، وينال من الحير مثل ما ينال من الشر .

وإعجاب بالأسلوب البياني ، وناهيك بأبي حيان كاتباً هو أشبه كتاب العربية بأبي عثمان الجاحظ في نصاعة بيانه ، وقدرته على معالجة توافه الأمور في إسهاب جميل وعرض بارع ، حتى ليخيل إليك أن ذلك التافه من الأمر قد عاد فيما ترى العين نبيلاً جليلاً . وحسبك بمسكويه صاحب بيان واضح بجمع إلى الوضوح دقة وإحكاماً .

ونظرت فى إخراج هذا الكتاب ؛ فوجدت الناشرَين قد بذلا فيه غاية الجهد من العناية والاتصال بالقارئ حتى يتأدى إليه النص أقرب ما يكون إلى السلامة .

وهذه هى المهمة الأولى من مهمات الناشر الذى يكدح ويسعى غاية السعى ليحرر كتابه من رق التصحيف والتحريف ، ومن ربقة الاستغلاق والغموض .

وقد قلتها بالأمس وأقولها اليوم: إن الناشر الذي يستطيع أن بحرج كتاباً مبرأ من العيب ، سليماً من الحطأ ، لم يحلق بعد ، وما أحوجنا نحن الناشرين أن نتبادل الأنوار في هذا الطريق المظلم ، وأن نتلقى برحابة صدر وإخلاص للعلم ، هذه النقدات التي يقصد بها حدمة العلم ، وخدمة الثقافة ، على أن يكون ذلك فيما بيننا بأسلوب مهذب عف بعيد عن أدب العامة ، قريب من أدب العلماء . فهذا هو النقد الذي يرجى نفعه و نخلق جواً صالحاً يقارب بين العلماء ، لا كذلك الأسلوب العتيق البغيض الذي محاول أن مجعل من العلم ساحة حرب وميدان نضال .

ولست أذيع سراً حين أذكر للقارئ أن الذي أشار عليّ بكتابة هذا

النقد لكتاب « الهوامل والشوامل » هو الأستاذ الكبير الدكتور أحمد أمين ؛ فقد سألنى – حفظه الله – عن رأيى فى إخراج الكتاب فأثنيت على الجهد والعناية التى ظفر بها هذا الكتاب ، وذكرت أن هناك بعض هنات يفوت أمثالها كل ناشر ؛ فطلب إلى أن أطلعه على بعضها ففعلت ؛ فعزم على في سرور العالم المخلص للعلم أن أنشرها ، إيماناً منه بعظم فائدة النقد وشدة حاجة الناشر والقارئ إليه .

ظهر لى فى أثناء قراءتى — وهى قراءة سريعة ساقنى إليها جمال الكتاب \_ بعض هنات لا تغض من قيمة العمل فيه ، وإليك بعضها :

1 — ص ٧ : ١٦ جاء فى الأصل : (وهذه الألفاظ الخمس) فجعلها الناشر « الخمسة » ، وليس ما يقتضى العدول عن الأصل ؛ فإنه إنما يعكس العدد مع المعدود إذا تأخر المعدود ، وذلك فى الأعداد من الثلاثة إلى التسعة ، أما إذا تقدم المعدود فى ذلك وتأخر العدد فإنه بجوز فيه الأمران : المطابقة وعدمها . جاء فى حاشية الصبان على الأشمونى فى أوائل (باب العدد) : «فلو قدم — أى المعدود — وجعل اسم العدد صفة جاز إجراء القاعدة وتركها كما لو حذف . تقول : مسائل تسع ورجال تسعة ، وبالعكس . نقله الإمام النووى عن النحاة ؛ فاحفظها فإنها عزيزة ! » .

٢ -- ص ٢٠ : ٧ ( ومثال ذلك مزمار فيه ثقب ، متى أطلق الإنسان فيه النفس وخرق موضعاً بإصبع إصبع اختلفت الأصوات فى السمع بحسب قربه وبعده ) ، فى هذه العبارة نقص وتدريف ، والوجه « وحزق موضعاً موضعاً » ، وقد ورد فى س١٩من الصفحة نفسها «كخرق الصوت بالمزمار فى موضع بعد موضع » ، وبقرن العبارتين يفهم النقص فى العبارة الأولى .

٣ - ٢٤ : ٥ ( والأصوات المستكرهة التي ليس لها قبول في النفس كثيرة . ولا عناية للناس بها فتؤلَّف ، وإنما تجدها مفردة بالاتفاق ،

كصرير الباب). الصواب: « فتؤلَّف » ، يدل عليه مقابلته بكلمة و مفردة وفق الأصوات ما هو مركب مؤلف ، وفيها ما هو مفرد. وقد جاء فى ص ٢٣: « سوى أن للتركيب والتأليف تعلقاً بالصناعة كما ضربنا به المثل فى نظم الخرز ونظم الأصوات فى الموسيقى ، لأن الموسيقار ليس يعمل أكثر من تأليف هذه الأصوات بعضها إلى بعض ».

3 - وفى الصفحة نفسها س 18 - ١٥ (حتى إنك لا تجد على أديمها الا متافتاً إلى فانيها حزيناً ، أو هائماً على حاضرها مفتوناً ، أو متمنياً لها فى المستقبل معنى ) . وفى هذه العبارة أخطاء وإهمال صبط يؤدى إلى لبس . أما الحطأ فنى كلمة «فانيها» والصواب «فائتها» أى ماضيها ، فهو يقرن بين الماضى الفائت ، والحاضر ؛ والمستقبل . كما أن وجه الكلام فيما بعد «أو متيماً بها فى المستقبل » ، وهو ما تقتضيه المزاوجة بكلمة «معنى » ، وأما الإهمال فإهمال «معنى » لأن تركها بهذه الصورة يؤدى إلى أنها واحدة وأما الإهمال فإهمال «معنى » لأن تركها بهذه الصورة يؤدى إلى أنها واحدة المعانى ، وليس ذلك مراداً ، فالوجه أن تضبط «معنى » . والعرب كثيراً ما يقرنون المتم بالمعنى ، أى الذى تيمه الحب وعناه .

٥ - ٢٦ : ١٠ - ١٧ ( فخطرت خطران الفحل ، ومشيت العير ضنة ومررت فى خيلائك ، ومضيت على غلوائك حتى أشفقت أن تعثر فى فضل خطابك ) . فهو يشبه بالفحل المختال النشيط الذى قد خللي وشأنه، لا يرده راد ولا يكبح جماحه خطام ، فهو يعثر فى فضل ذلك الخطام . فالصواب المتعن إن شاء الله : « فى فضل خطامك » .

7 - ٣٣ : ١٧ (من ضعفت غريزته ، وساء أدبه ، وجرو مقدمه ) ، وإنما هي عبارة عن التهجم والاندفاع في الحكم . فالصواب « وجرو مُقدمه » بضم الميم ، وهو مصدر ميمي بمعنى الإقدام والجرأة ، وهي مبالغة نظير قولهم : جدجيد مُ .

٧ - ٣٩ فى نهاية الصفحة ( تعرض للحهال الذين غايتهم الانهماك فى الطبيعة والحواس ، وطلب ملاذها الكاذبة لا التماس الصحة ، ولا بلوغ السعادة ) . لا وجه لنصب الكلمتين ، ولا لبنائهما على الفتح . فليست « لا ، هذه لا التبرئة ، وإنما هي « لا » العاطفة ، والكلمتان معطوفتان على الانهماك، فالوجه فيهما الرفع .

۸ – 20 : ۱۳ (وغرض فاعل ذلك احتراز مودة صاحبه إلى نفسه بإظهار مودته له ، ومحبته إياه ) ، إنما يقال احترزت من كذا ، أى توقيته ، وكلمة « احتراز » بمعنى التوقى لا وجه لها هنا ، كما أنها لم تسمع بمعنى الإحراز ، ولو افترضنا صحتها اللغوية لوقفت عقبة أخرى ، هى كلمة : « إلى نفسه » التى توحى بأن صوابها « اجترار مودة صاحبه إلى نفسه » ، أى جرها واجتلابها .

٩ – ٧٤ : ٧١ جاء فى سؤ ال أبى حيان : (لم حُمَّق الشاب إذا تشايخ ، وأخذ نفسه بالزماتة والمتانة ) ، والمتانة : الشدة والقوة ، وليست من صفة الشيوخ ، ولو أراد بها متانة الحلق لصرح وقال : «ومتانة الحلق» ، فليس من المألوف أن يقال شيخ ذو متانة ، وإنما يقال « ذو تألنه » أى ذو تنسك وعبادة ، وهي من أخص خصائص الشيوخ ، فالوجه « بالزماتة والتأله » ، وكلمة « التأله » وردت فى بعض مواضع من كلام أبى حيان ، انظر منها ص ١٤٨ .

• ١ - ٥٦ - ٧ - ٨ (هيهات هيهات ! اشتد اللغط وكثر الغلط ، ورجع كلُّ إلى الشطط ، وفات الله الفهم والفاهم ، والوهم والوهم والوهم ألفهم ألفاهم ، والوهم العبارة أربعة أخطاء . وصوابها : « وفات والله الفهم الفاهم ، أى أدرك الناس الغباء في معرفة الحق أو تصوره ، وفاتهم الفهم الصحيح والتصور الصادق .

۱۱ ــ ٥٩ : ١٦ ( وليس يمكن أن يتكلم فيه إلا بعد تحصيل جميع المقدمات التي قُدِّمت له ومُهدِّدت له ) . والمعروف في المقدمات أنها هي التي تمهد لما بعدها ، وتكون بن يديه تيسراً وتسهيلا .

فوجه الضبط : « التي قَدَّمت له ، ومَّهَّدت لأجله » .

17 - 17 : ٣ (ولو كان إلى معرفة هذا الموضع طريق غير ما ذكرناه لسلكه القدماء وأهل الحرص على إشاعة الحكمة وإذاعتها ، فإنهم - رضى الله عنهم - ما أسفوا ولا نحلوا ، ولكن لم بحدوا إلى هذا المطلوب إلا طريقاً واحداً فسلكوه وسهلوه بغاية جهدهم ) . وليس لعدم الأسف هاهنا وجه ، بل المراد أنهم لم ينقصوا شيئاً من جهدهم ، ولم يبخلوا ببذل مجهودهم فى سبيل العثور على الحقيقة . فالوجه إن شاء الله « ما أشفوا » أى ما نقصوا . وفى اللسان : « يقال شف الدر هم يشف ، إذا زاد وإذا نقص . وأشف غيره يشف » .

۱۳ : ۲۹ : ۱۳ ( فإذا اختلفت الجماعة التي تتعاون فيه ، ولم تُصيدر عن رأي واحد ظهر فيه من الحلل والوهن والتفاوت ما يظهر في غيره ) .

الصواب « ولم تَصْدُرُ » أي لم يكن منها صدور عن رأى واحد .

۱٤ : ٧٤ : ٣ ( فإن الحياة المحبوبة والعيش المضبوط ) وليست كذلك تقال ، إنما هي « والعيش المغبوط » أي الذي يتمنى مثله لطيبه ونتعمته .

۱۵ – ۸۵ : ٥ (وما حد الظلم أولاً؟ فإن المتكلمين ينفكون في هذه المواضيع كثيراً). جاء في الحاشية : (٢) استعمل (ينفك هنا في موضع انطلق وأفاض). وهذا التفسير لا يستقيم ، فإن «ينفكون » هنا مستعملة في معناها الطبيعي ، أي يختلفون وينفصلون وتتباين آراؤهم ولا تتحد . وبهذا المعنى فسر بعضهم قوله تعالى : « لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب

والمشركين منفكين » . انظر تفسير أبى حيان ٨ : ٤٨٩ . قال : « والظاهر أن المعنى لم يكونوا منفكين ، أى منفصلاً بعضهم من بعض ، بل كان كل منهم مقر الآخر على ما هو عليه » .

۱۳ – ۹۷ : ۱۳ ( فأما الشجاعة فهى استعمال قوة العَصَب بقدر ما ينبغى ) . وليس يقول الحكماء فى اصطلاحهم ( قوة العصب ) و لا ( القوة العصبية ) . العصبية ) وإنما يقولون ( قوة الغضب ) و ( القوة الغضبية ) .

وفى ص ١٥٤ : « وقد ذكرنا أن قوة الغضب ربما كلتّ ونقصت عما ينبغى فتكون رذيلة ومنقصة ، ولا تسمى شجاعة » وفى ص ٣٢٧ « لأنه يستعمل فيه قوة الغضب والشجاعة » . وجاء فى تهذيب الأخلاق لمسكويه ص ١٩ : « وأنت تكتنى فى تعلم الأخلاق بأنها قوًى ثلاث متباينة ، تقوى إحداها وتضعف بحسب المزاج ، أو العادة ، أو التأديب . فالقوة الناطقة هى التى تسمى الملكية ، وآلتها التى تستعملها من البدن الدماغ . والقوة الشهوية هى التى تسمى بالبهيمية ، وآلتها التى تستعملها من البدن الكبد . والقوة الغضبية هى التى تسمى السبعية . وآلتها التى تستعملها فى البدن الكبد .

松 於 於

### - 7 -

۱۷ – ٤٤ : ٩ وردت كلمة ( المساوئ ) مهموزة . والصواب : ه المساوى » بالتخفيف . وفى اللسان : « قال : وسألته عن مسائية فقال : هى مقلوبة ، وإنما حدها مساوئة ، فكرهوا الواو مع الهمز لأنهما حرفان مستثقلان ... وقولهم : الخيل على مساونها ، أى إنها وإن كانت بها أوصاب

 <sup>(</sup>ج) نشر ت بالعدد ۲۶۷ من مجلة الثقافة ۲۰ من مايو سنة ۲۰۹۱م.

وعيوب فإن كرمها يحملها على الجرى » . وورد نحوه فى القاموس . وجاء فى المصباح : « والمساءة : نقيض المسرة ، وأصلها مسوأة على مفعلة بفتح الميم والعين ، ولهذا يرد الواو فى الجمع ، فيقال هى المساوى ، لكن استعمل الجمع مخففاً . وبدت مساويه ، أى نقائصه ومعايبه » .

۱۸ – ۱۲۰ : ۱۰ – ۱۲ (وفي مثل للعامة : « فلان مقدد العرس » كناية عن الذي يبخل على نفسه ) . والعبارة تنطق بتحريفها ، وفي مثل هذا بحدر بالناشر أن ينبه على ارتيابه في النص وألا يدعه يمر مهذه السهولة . وهذه العبارة تحتاج إلى تحقيق طويل ، ولا سيما أن مسكويه أشار إلى أن هذه الكناية بنفسها نطق مها أرسططاليس ، فهي كناية مشتركة بين العامة من العرب وبين اليونانيين .

19 - ١٢٧ : ٦- ٨ ( إن النفس ترى عند غيبة المرَثيّات ما تراه من حضورها ، وذلك بحصول صورها في الحاسّ المشترك . وهذه حال بجدها الإنسان من نفسه ضرورة لا يُمكنه أن يدفعني عنها ) . وهذا تحريف عجيب حقّاً ، ولا يستقيم عند الفهم . وما الذي بجعل مسكويه يتحدّى الناس جميعاً في هذه المسألة مهذا الأسلوب الثائر فيقول لهم : إنكم لا تستطيعون أن تدفعوني عنها ؟ ! . الصواب المتعين إن شاء الله : « وضرورة لا يمكنه أن يستغنى عنها » ، أي إن استحضار صور المغيبات من الأمور الضرورية التي لا يمكن الإنسان أن يستغنى عنها لينعم بذاكرته ، وليتم له تفكيره و تصح له أحكامه . وفاقد الذاكرة والتخيل يعد فاقد الحياة .

۰۰ – ۱۵۳ : ۱۷ – ۱۸ ( لم صار الحصيف المتمكن واللبيب المبرز . يشاور فيأتى بالفيلق والداهية حتى يدع الشعر مشقوقاً . والغيث مرهوقاً . فإذا انفرد بشأنه وانتصر لنفسه وتعقب غاية منافعه عاد كسراب بقيعة لايحلى ولا يمر ) فهو يتحدث في شأن الرجل الذي تظهر منه قوة العقل وحصافة

الرأى حينما يستشيره غيره فيجد عنده رأياً سديداً عبقرياً ، وحكماً صالحاً ، ولكنه إذا فكر لنفسه أساء الحكم وأفسد التدبير . والمراد أنه في الحالة الأولى يتغلغل إلى بواطن الأمور وأسرارها فينكشف له من خبىء العواقب ومستور النتائج ما يخيى على غيره . فكأنما هو ينظر بعين الغيب . وهل من الحصافة وعبقرية الرأى أن يشاور الرجل فيخدع مستشيره و يحمله على أن يكره الغيث ويعيبه ؟! فصواب العبارة «حتى يدع السر مشقوقاً ، والغيب مرموقاً » كما أن الصواب في سائر العبارة «وانتصب لنفسه».

الإنسان لما كان مقارباً لمزاج الفرس وكان بينهما مناسبة ، حصل بينهما الإنسان لما كان مقارباً لمزاج الفرس وكان بينهما مناسبة ، حصل بينهما قبول من تلك الجهة ، فإذا تباعد المزاج حتى يكون منه الغبار والدود والجعل والذباب نفر منه الإنسان وتكرّهه ) . وأنا على ممارستى لهذا الحيوان دهراً طويلا ، وطول ما قلبت من أجله الدفاتر والطروس لم أجد من ذكر «الغبار » ، فالكلمة محرفة لا ريب يقصد بها ضرب من الحيوان دنيء محقر يناظر الدود والجعل والذباب ويماثلها ، وهو «النبار » : جمع نبر بالكسر . عاء في اللسان : «والنبر : القراد ، وقيل النبر بالكسر دويبة شبيهة بالقراد إذا دبت على البعر تورم مدبتها . وقيل النبر دويبة أصغر من القراد تلسع فينتر موضع لسعتها ويرم ، وقيل هو الحرقوص . والجمع نبار وأنبار » .

۲۲ – ۲۷ : ۸ (وما الذي يتحثلتي به إذا استقصى وما الذي يتخوّفه إذا جنح إلى الهويني ) ، وجاء في الحاشية في تفسير كلمة « يحلي »: ( في اللسان : « وحلي بقلبي وعيني بحلي . وحلي محلو حلاوة وحلوانا ، إذا أعجبك ، وهو من المقلوب ، والمعني بحلي بالعين » ) . وهذا التفسير لا يستقيم ، فإن المراد ما الذي يظفر به ويفيده ويحصل عليه إذ استقصى ؟ وليس من الحلاوة في شيء ، وإنما هو من قولهم : « لم بحل بطائل » . وفي

اللسان : « ويقال ما حليت منه حلياً ، أى ما أصبت . قال ابن برى : وقولهم لم يحل بطائل ، أى لم يظفر و لم يستفد كبير فائدة » .

على أن فى العبارة التى نقلها الشارح عن اللسان خطأ فى النقل ، والصواب « وحلا محلو » .

۳۷ – ۲۷۳ : ٥ – ٤ (كما يفعل بالحل إذا تركب مع العسل أو السكر فيسمتّى سكنْجَبِيناً ). ولست أدرى أوردت الكلمة على هذه الصورة المخطئة فى الأصل أم هى خطأ مطبعى ، فإنى بحثت فى قائمة الحطأ والصواب – وهى طويلة قد جاوزت المائة – فلم أجد لها ذكراً . ومهما يكن فإن صوابها «سكنجبينا». وقد أشار الشارح إلى صفحة ١٠٥ من مفاتيح العلوم، وقد رجعت إلى هذه الصفحة فلم أجد شيئاً يتعلق بالكلمة ، وإنما وجدت إشارة يسرة إليها فى صفحة ١٠٤.

والسكنجبين معرب من الفارسية ، وأصله فيها (سرِكنكسَبِين أو (سرْكنكبين ) كما في المعجم الفارسي الإنجليزي لاستينجاس .

وقد أشار إلى المأخذ الثانى داود (فى تذكرة أولى الأاباب)، وإلى الأول أدى شير (فى الألفاظ الفارسية المعربة)، والأول مركب من (سيكى). و (أنكتبن).

و (سیکی ) و (سرکا ) معناهما الحل ، و ( أنكتبين ) معناه العسل .

ويراد به كل شراب حلو حامض يتخذ دواء للصفراء ، وهو فى لغة الأطباء من الغربيين: ( Oxymel ) ، وانظر صنعته فى مادة ( شراب ) من التذكرة ، ومنهاج الدكان ص ٣١ ـ ٣٢ ، ٣٨ ـ ٣٩ .

وهذا اللفظ لم يذكره صاحب اللسان ، وذكر صاحب القاموس

(السّكبينج)، وقال: «دواء معروف»، وليس هذا بالسكنجبين، بل هو نبات له صمغ يتداوى به، ولم يشر إليه الجواليقى، ولا تكلم فيه صاحب شفاء الغليل. ولكنه ورد استعماله قديماً فى كلام الجاحظ، انظر الحيوان (٥: ١٤٦) بتحقيق كاتب المقال.

27 - 197 : 17 (حتى تُصُدر عن أمره) ، هذا ضبط غريب ، والوجه ( تَصَدُر) فإنها من صدر عن الورد وعن الماء وعن البلاد . وفي الحديث : «يهلكون مهلكاً واحداً ويتصدرون مصادر شتى » ، قال صاحب اللسان : « يصدرون بعد الهلكة مصادر متفرقة على قدر أعمالهم ونياتهم ، ففريق في الجنة وفريق في السعير » ، وأما الإصدار فإنما يستعمل استعمالاً خاصاً في مجاز قولهم للذي يبتدئ أمراً ثم لا يتمه : فلان يورد ولا يصدر عافرنا أتمه قيل أورد وأصدر ، وقد سبق نظير هذا في التنبيه رقم ١٣ .

١٩٨ - ٢٥ : ١٩٨ : ٢٠ ( فما يتبع النبوة من التعظيم والتشريف ، ونجوع الناس لها بالطبع ، والتماس أهل بيتها مرتبة الإمامة و التمليك \_ أمر خارج عن حكم العادة ) وعقب عليها الشارح بقوله : ( فى اللسان : « النجعة عند العرب : المذهب فى طلب الكلائق موضعه » ) .

وإنما يصح هذا التفسير إذا كان النص سليماً ، ولكن النص بعيد عن الصواب ، ويتجه الصواب حينما نتجه بالنقطة العليا من الكلمة إلى جهة اليسار ، وبالنقطة السفلي إلى نحو اليمين لتكون قراءتها «بنخوع» . والبخوع : الحضوع والطاعة ، وهما المناسبان للتعظيم والتشريف ، وفي اللسان : « ونحع لى بالطاعة بحوعاً كذلك ، وبحعت له : تذللت وأطعت وأقررت ، وفي حديث عمر رضى الله عنه : فأصبحت مجنبتي الناس ، ومن لم يكن يبخع لنا بطاعة » .

٢٦ -- ٢٦ : ٧ ( فَلَقَلَهُ تَ الشّيءَ ) إنما هي « فَلَقَهْ » بكسر القاف ،
 كما في اللسان والقاموس ، وأما « فَلَقَهُ » فهو فعل الغلبة ، من قولهم : فاقلَهُ في العلم ففلَقَهُ ، أي باحثه في العلم فغلبه فيه .

٧٧ ــ ٧٧ ـ ، ٣ ( أو للقبه ونَبَوْه ) كذا وردت بسكون الباء . والصواب « نَبَوْه » بفتحها ، والنبز نظير اللقب فى وزنه ومعناه ، وضبط هذه الكلمة بخى على كثير من الأدباء . وأما النبز بالسكون فهو مصدر نبزه نبز أ كلقبه تلقيباً . وقد تكرر هذا الخطأ فى الكتاب قبل ذلك فى ٢٥٢ : ٢ و ٢٠٢ : ٢٧٣

« في صدر » . ( قد مر في صور هذه المسائل مستقصى ) الصواب « في صدر » .

۲۹ ـ ۲۹۰ : ۱۳ ـ ۱۶ ( كما تفعله الفرس بأول يوم من شهرهم المسمى « هرمز » ، و بآخريوم المسمى « بانير ان » ) .

وهرمز اسم لأول يوم من أيام الشهر . وأما « بانيران » بهذا الوضع فليس بصواب . والصواب « أنيران » ، كما فى مروج الذهب للمسعودى ٢ : ٣٠٣ طبع ١٩٤٨ فى باب ( ذكر أيام الفرس ) .

وذكره أيضاً استينجاس فى المعجم الفارسى الإنجليزى ص ١١٦ . فليست « بانبران » كلمة واحدة ، فالوجه أن تكتب ( به « أنبران » ) ، ومما هو جدير بالذكر أن الفرس بجعلون لكل يوم من أيام الشهر الثلاثين اسماً خاصاً ، فهى ثلاثون اسماً ذكرها المسعودى ، وليست سبعة تتكرر فى كل أسبوع كما هو المعهود عند كثير من الأمم .

٣٠ ــ ٣٠٠ : ٥ ــ ٦ ( فإنما يدرك المبصر بآلة ذات طبقات ورطوبات وقصبة مجوّفة ذاتيّة من بطن اللماغ ) . الصواب « دانية » أى قريبة ،

ولا وجه لكلمة « ذاتية » هنا ، وليس لورودها فى جو آخر فى سـ عار ١٧ من الصفحة علاقة بهذا الموضع .

٣١٠ - ٣١ : ٥ (وكذا الأمر إذا ورد أخذ با لمخنّق وسد ّ الكَيْظُمَ ) . وهذا ضبط لم يقل به أحد ، إنما هو « بالمُخنّق » . والمحننّق بضم الميم وفتح الخاء وتشديد النون المفتوحة : موضع الخناق ، وهو الحبل الذي يحنق به . وفي اللسان : « وموضعه من العنق مخنق بالتشديد ، يقال بلغ منه المحنق ، وأخذت بمخنقه ، أي موضع الخناق » . وأنشد صاحب اللسان لأبي النجم :

\* والنفس قد طارت إلى المخنَّق ِ \*

وأنشد الجاحظ في الحيوان ٣ : ١٣٥ لجابر بن حيي التغلبي :

لعمرك ما عمرُو بن هند وقد دعا

لتخدم َ ليسلى أمَّـــه بموفَّق

فقام ان كلثوم إلى السيف مغضباً

فأمسك من نكمانسه بالمخذّق

٣٢ - ٣٦١ - ٣٦ ( لأن غرضَه كان في ذلك الأمر نفس ُ الحركة والرياضة ) الصواب « نفس َ الحركة » .

٣٣ – ٣٥٤ : ٦ ( إن منافع الجبال ووضعتها على بسيط من الأرض كثيرة جداً ) . الصواب « ووضعيها » أى ومنافع وضعها ، أما عطفها على «منافع » فلا يستقيم .

۳۱ - ۳۲۱ : ۱ - ۲ (وهذه جهات لكل مطلوب فإذا عرفت جهة من الخرى ، وليس يغنى العلم بأحدها عن الأخرى ) . الصواب : «بإحداها » . أى بإحدى الجهات .

٣٥ ــ ٣٦٣ ــ ٣٦٤ ( فيحصل من القسمة أربعة ) ، و هي :

حيٌّ ناطق مائتٌ .

وحيٌّ غير ناطق غير مائت ِ.

وحيٌّ ناطق غير ماثت .

(وحيٌّ غير ناطق مائت ٍ). الصواب : « مائتٌ » بالرفع .

٣٦ ــ ٢٦٧ : ٩ ( و هيهات . ذلك العلم عميق البحر عالى الفلك ) .

وقد أشير في الحاشية إلى أنها في الأصل « على الفلك » ولا وجه للعدول عن الأصل ، و « على » هنا ليست حرف جر ، وإنما هي صفة مشبهة على وزن فعيل ، مثل غنى وشتى ، والعلى هو العالى الرفيع ، ومنه مأخذ « على » العلم المشهور .

٣٧ – ٣٣٩ : ١٧ – ١٨ ( ما الفرق بين العرافة والكهانة ، والتنجيم والطرق ، والعيافة والزّجر ؟ ) ، وقد نبه في الحاشية إلى أن الكلمة في أصلها « والجزو » . وتصحيح الجزو بالزجر بعيد جداً في فن التصحيف ، والصواب « والحرّو » بنزع نقطة الجيم فقط لتصير حاء مهملة ، فهذا هو التصحيح المتعنى ، وفي اللسان : « أبو زيد : حزّونا الطير نحزوُها حرَّواً : زجرناها زجراً » .

٣٨ – ٣٤٢ : ٣ ( لأن هذه الأشياء الأربعة ) هي في الأصل : « الأربعة الأشياء » ، و لا وجه للعدول عن الأصل ما دام مستقيماً صالحاً .

هذه بعض تحقيقات وتصحيحات واستدراكات لقراءة هذا النص النادر الممتع : الذى يهنأ الناشران الكريمان عظيم التهنئة بما أحسنا تقديمه إلى الأدباء.

ولست أدع القلم قبل أن أشيد كما أشاد الأدباء جميعاً هذه الروح الرياضية العلمية التى دعا إليها أستاذنا الجليل الدكتور أحمد أمين بك، الذى لبيت دعوته فى إعجاب لأنقد كتابه فى المحلة التى يشرف على تحريرها، كما أنوه بتركه لى الحرية كاملة أن أكتب ما أشاء ، فى حدود هذه الروح الرياضية العلمية التى بجب أن تسود منذ اليوم نقادنا المعاصرين.

فلم يُعد النقد الأدبى كما كان بالأمس تجريحاً وتشهيراً بالمنقود ، بل آن أن نصطنع الجد فيما يمس أقدار الأدباء وكرامتهم العلمية، فإن العثار أمر يعرض للأدباء جميعاً ، لا يرتاب فى ذلك إلا مغتر ، أو ذاهب العقل ، أو متهافت النفس . وأمر النقد لا يعدو أن يكون معاونة ومجادلة فى الرأى ، أو مشاركة فى التهد ى إلى الصواب . والنقد أبداً خادم للعلم ، وليس ضرباً هيناً من فنون الهجاء ، وإنما هو فن رفيع يتأتى إليه الأدبب فى خلق سمح ، وخطاب كرم .

## حول ديوان الشريف المرتضى

247 - 400

تحقیق وشرح الأستاذ رشید الصفار المحامی بقلم عبد السلام محمد هارون الأستاذ بكلیة دار العلوم

(\*)

كنت ممن تأدب قديماً بأدب المرتضى ، وكنت أصطحب أماليه المسماة بالغرر والدرر ، وأرجع إليها بين الفينة والأخرى ، ولا تزال هذه الأمالى منى على طرف الثمام ، مرجعاً هاماً من أصول الأدب واللغة والتفسير والحديث ، وسائر ألوان الثقافة العربية الخالدة .

وكنت أقرأ شيئاً من شعره منثوراً بين شي المراجع ، وهو نادر قليل ، ولم أكن أعلم باليوم الذي يظهر فيه ديوانه الجبار على يد عالم أديب فاضل من أدباء العراق ، هو الأستاذ رشيد الصفار . والأستاذ الصفار جدير بكل تقدير ، لأنه بذل جهداً صادقاً في أن يرى النور هذا الديوان الكبير . ولم أكن أتوقع أن ينهض بهذا العبء الأدبى رجل هو في زمرة المحامن فيستقل به ولا ينوء محمله . ولكني ألفيته فيما بعد يضطلع محمله ويظهره عملا هو أقرب ما يكون إلى الكال .

والشريف المرتضى هو أبو القاسم على بن أبى أحمد الحسين بن موسى

<sup>(</sup>ه) مجلة رسالة الإسلام عدد أبريل سنة ٩٥٩م.

ابن محمد بن إبراهيم بن موسى بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين عليه السلام .

وأخوه الشاعر الشريف أبو الحسن محمد الرضى ( ٣٥٩ – ٤٠٦ ) .

وأبوهما أبو أحمد الحسين الملقب بالطاهر ذى المناقب . لقبه بذلك الملك بهاء الدولة البويمى . وكان أبو أحمد زعيم الطالبيين وإمامهم وزعيمهم . وهو الذى رثاه أبو العلاء المعرى بقصيدته :

أودى فليت الحادثاث كَـَفافِ مالُ المسيف وعنبرُ المستافِ يقول فيها :

ويحق في رزء الحسين تغيُّير الصحرسين بله الدرَّ في الأصداف ِ

وقد عاصر الشريف المرتضى أربعة من الخلفاء ، وهم : المطيع وقد توفى هذا الخليفة والمرتضى لم يتجاوز الثامنة . ثم الطائع الذى استمرت خلافته إلى سنة ٣٧١ ، ثم القادر الذى استمر فيها إلى سنة ٣٧١ ، ثم ابنه القائم وهو آخر من عاصره المرتضى منهم .

كما عاصر من دولة البويهيين بهاء الدولة ، وأبناءه: شرف الدولة ، وسلطان الدولة ، وركن الدين جلال الدولة ، ثم أبو كاليجار بن سلطان الدولة بن بهاء الدولة . وكان المرتضى وثيق الصلة ببهاء الدولة البويهى ، وكان شعره وشعر أخيه الرضى ينشدان في مجالس بهاء الدولة . وليس نحاف أن دولة البويهين كانت موئلا للشعراء والأدباء ، ومجالاً فسيحاً لنتاجهم الفنى الذي يلتى عندهم كل إكبار وإعزاز وتقدير .

وعاصر الشريف المرتضى من العلماء الأدباء أستاذه العلامة المفيد (١)

<sup>(</sup>۱) هو الفقيه محمد بن محمد بن النعان العكبرى البغدادى ، الملقب بالشيخ المفيد ، المكنى بأبى عبد الله ، وابن المعلم ، وقد لقبه شيخه على بن عيسى الرمانى بالشيخ المفيد .

الذى قرأ عليه هو وأخوه الرضى الفقه والأصول ، وكذلك الشاعر ابن نباتة السعدى ، وهو أبو نصر عبد العزيز بن عمر السعدى وقد درسا عليه اللغة ، كما تتلمذ المرتضى على أبى عبيد الله المرزبانى فى الشعر والأدب ، وأكثر من الرواية عنه فى الأمالى .

وممن عاصره:أبو إسحاق الصابى ، وهلال بن المحسِّن التنوخي ، وعلى ابن المحسِّن التنوخي ، وأبو الحسن السمسمى تلميذ أبي على الفارسي .

وكانت وفاة المرتضى لحمس بقين من ربيع الأول سنة ٣٤٦ ه ببغداد حيث صلى عليه ابنه في داره و دفن ها . ويروى أنه قال عند وفاته :

لئن كان حظى عاقني عن سعادتي

فإن رجـــائی واثق محلم

وإن كنت فى زاد التقية والتقى

فقيراً فقد أمسيتُ ضيفَ كريم

#### حياته العلمية :

وللمرتضى مؤلفات ومصنفات أربت على السبعين مؤلفاً فى فنون شي من فروع الثقافة الإسلامية . وقد اختلف الناس فى نهج البلاغة ، أهو من جمعه ، أم من جمع أخيه الرضى (١) ؟ .

ومما بجدر ذكره أن الشريف المرتضى كان من القُوَّام بأمور دار العلم قى بغداد التى كانت تعد أعظم مدرسة للعلوم والآداب ، وكان فى مدرسته الخاصة نحو ثلاثين ألف جزء.

<sup>(</sup>١) ابن خلكان ١ : ٣٣٦ .

وكانت له فى داره مدرسة خاصة تعهد بكفاية طلابها مئونة العيش ومطالب الحياة ، إذ وقف عليها قرية ً من قراه تنفق مواردها على قراطيس الفقهاء والتلاميذ الذين كانت تجرى عليهم الجرايات الشهرية ، كالشيخ الطوسى الذى كان بجري عليه اثنى عشر دينار أ فى كل شهر .

ولا غرو فى ذلك ، فقد قدر المؤرخون دخله من أملاكه الخاصة بأربعة وعشرين ألف دينار فى العام ، كما ذكروا أنه كان يمتلك من القرى والضياع نحو ثمانين قرية بين بغداد وكربلاء ، ينساب فيما بينها نهر حُفَّ بالأشجار وارفة الظلال ، ما بين مزهرة ومثمرة ، وقد أبيحت للسابلين والعابرين ثمارها وقطوفها .

وكان المرتضى يذهب مذهب الشيعة الإمامية ، فى قولهم بتوحيد الله عز وجل وعدله ، وامتناع صدور الظلم منه ، وأن الخلود فى النار إنما هو للكفار خاصة ، وأن ارتكاب الكبيرة من أهل المعرفة والإقرار لا يخرج من الإسلام ، وأن الأئمة اثنا عشر ، أولهم : على بن أبى طالب رضى الله عنه ، وآخرهم : محمد بن الحسن المهدى المنتظر ، وهم جميعاً معصومون .

وليس بصحيح أن المرتضى كان معتزلياً أو رأساً فى الاعتزال ، كما يتضح عند التحقيق ، إذ لا يمكن الجمع بين كثير من الآراء التى تقال هنا وهناك .

وكان رحمه الله علماً فى المناظرة متكلماً ، يسترعى إعجاب حاضرى مجلسه . وقد سئل عنه أبو العلاء المعرى بعد أن حضر مجلساً من مجالسه ، فأجاب :

با سائلي عنه لما جئت أسأله

فإنه الرجل العارى عن العار

# لو جئته لرأيت الناس فى رجل ٍ

# والدهرَ في ساعةٍ .والأرضَ في دارِ

وذكر بعض الإمامية أن المرتضى أول من بسط كلام الإمامية فى الفقه ، وناظرَ الخصوم ، واستخرج الغوامض ، وقيد المسائل ، وفى ذلك يقول :

كان لولاى غائضاً مكرع الفق ه عيق المدى بحر الكلام ومعان تشط لطفاً عن الأف هام وربتها من الأفهام ودقيق ألحقتُ من حرام

وكان المرتضى رجل دين . يضع الدين فى المقام الأول . وأنت تلمح في أماليه أنه يضع مسائل التفسير والحديث فى صدر كل مجلس من مجالسه ، ثم يستطرد منها إلى الأدب والشعر واللغة ومسائل العربية والنقد ، ومهذه الخاصة تمتاز أماليه عن نظائرها من أمالى العلماء والأدباء .

#### جانب من أخلاقة :

كان المرتضى سمحاً جواداً . مبسوط اليد فائض الكرم . ويذكرون أن يهو دياً أفلس فى مجاعة شديدة ، فاحتال ليحصل على القوت ، فحضر يوماً مجلس المرتضى . فاستأذنه أن يقرأ عليه شيئاً من علم النجوم ، فأذن له وأمر له مجائزة تجرى عليه كل يوم . فقرأ عليه برهة ثم أسلم على يده .

ومن مشهور القصص فى ذلك ما رواه التبريزى: أن أبا الحسن على ابن أحمد الفالى (١) كانت له نسخة من جمهرة ابن دريد غاية فى الجودة ، فدعته الحاجة إلى بيعها . فاشتراها الشريف المرتضى بستين ديناراً ، وتصفحها فوجد بها أبياتاً بخط الفانى المذكور :

<sup>(</sup>١) نسبة إلى فالة ( بالفاء ) . من بلا د خوزستان .

أنيستُ بها عشرين حولا وبعتُها

لقد طال وتجدى بتعدها وحنيني

وما كان ظنى أننى سأبيعها

ولو خلدتنى فى السجون ديوني

واكمن لضعف وافتقار وصيبية

صِغارٍ عليهم تستهل شئوني

فقلت ولم أملك سوابق عبرة

مقالة مكوى الفــؤاد حزىن :

« وقد تخرج الحاجات يا أم مالك

کوائم من رب ِبهن ضنین » (۱)

فرجُّع النسخة إليه وترك الدنانير .

هذا أمير المؤمنين محمد كرمت مغارسه وطاب المولد أو ماكفاك بأن أمك فاطم وأبوك حيدرة وجدك أحمد

نلقى الشريف المرتضى مصروفاً عن هذا المطمع ، مشغولاً بالعلم ، والدرس ، زاهداً في بهرج السلطان وزيف السياسة ، ذامًّا للدنيا راغبًا عنها :

وحب بنى الدنيا الحياة مسيئة

بهم ، ثلمة أفى النفس أعوز سدُّها

<sup>(</sup>١) البيت قديم ، وقد ضمنه شعره كما ضمنه قبله كثيرون , انظر سمط اللاتل ٣ . ٨٩

### تخفيَّفَ من أزوادها ملء طوقه

فهان عليه عند ذلك فقدها

#### ويقول :

يسحب منه مُطرَّفاً مورّدا جَمَّعتَ ما لا بد أن يبدَّدا يا جامعاً لغيره محتشدا سيّان من سار بحرُّ العددا كلاهما مفارق ما وجدا

قل للذى راح بعزً واغتدى صنيع من يطمع أن كلدا إن لم يزُل في يومه زال غدا نضدت أملا هل نضدت أملا ومن يـَظلَل واحداً منفردا

## المرتضى الشاعر :

لم يحظ المرتضى فى الشعر بمثل شهرة أخيه الشريف الرضى . فقد عرف الرضى بالشعر ، وارتضاه الأدباء ورووا له ، وسارت قصائده ، ونبغ منها الكثير ، ولا كذلك الشريف المرتضى . الذى لم يواته الحظ فى الشهرة .

ولعل مرجع ذلك إلى كثرة أعدائه وحساده ، ولعل مرجعه أيضاً إلى أنه كان مكثراً ، والإكثار قد تفارقه الجودة . كما يظهر لمتصفح ديوانه ، أن الطابع العلمي والحرص على إظهار المقدرة اللغوية واتساع الأفق العلمي ، كل ذلك جعل شعره في مستوى لا يستهوى جمهرة الأدباء مثل ما يستهو بهم شعر أخيه الرضي .

كما أن سمات الحزن ، ومظاهر الشكوى والتبرم التي تسود شعره ، مما كان يتعرض له من فتن العامة والطغام ، أفقدت شعره ضوء البهجة التي . يطلبها الناس في الإنتاج الفني . وكذلك إجلال تلاميذه له ، وحرصهم على رواية آثاره الدينية والعلمية ؛ لما له من إمامة دينية مرموقة ، صرفهم ذلك عن أن ينشطوا لرواية شعره فأصابه بعض الخمول .

وليس معنى ذلك أن نخرج المرتضى من جلة فحول الشعراء ، فهو لا جرم شاعر فحل له وزنه ومقداره .

وكان الشريف المرتضى حريصاً على إظهار براعته فى النظم واقتداره ، متوجهاً إلى إبراز سيطرته على القوافى الصعاب غير المألوفة ، فهو يقول فى قافية الثاء :

قفا بى على تلك الطلول الرثائث

مُحيِنَ بنسج المعصرِرات المواكث

ولا تسألا عن اصطبارٍ عهدتما

فقد بان عنى بانتهاك الحوادث

كأن فؤادى بالنوى لعبت به

نيوب ليوث أو مخالب ضابث

أجوّل في الأطلال نظرة عابث

وما أنا حزناً واشتياقاً بعابث

كأنى وقد سارت مطئ حدوجهم

ألاطمُ موجَ اللحـــة المتلاطث

و في قافية الحاء :

أبيي يتعصيبُ الغاوون ما في عيابهم

ويَلطَخني بالشر مَن هو مُلطخ

ولو شئتُ أضحى بىن دارى وبينهم

بَساطُ بعيد للمطايا وبسرزخُ

كأنى مقيم بين قوم أذلة

أميمُ رزايا ، بالجنادل يشدخُ

ولى مهجة لم يبق إلا طلولها

ترش بأنواع الهموم وترضخُ

#### و في قافية الزاي :

ء مهذه الدنيا عزيزا تُعنی بها أو أن تحوزا نَّ لهـــا القعـــاقعَ والأزيزا ع تبوءوا الوطن الحجيزا

إن كنت ترغب في الثوا فاحذر مُننَى الأطماع أن لا تُرعها سمعاً فإ كم آمن أضحى المُط حَ بها وقد أمسى الحريزا سحبوا وراءهم الجيـــو ش وطالما سحبوا الحزوزا

#### و في قافية الغس .

أَقُمُولُ لِهَا لِمَا التَّقِينَا عَلَى مَنْتَى ﴿ وَأَبْرِزَهَا ذَاكَ الْخَمَارِ الْمُصَبِّغُ ۗ وأبدت صدودا لم يكن عادة لها ﴿ وَقُدْ يُتَّجِنِّي فِي الْهُوِي الْمُتَّمَرِّغُ ۗ لقد خان من أدَّى المحال إليكم ومان َ علينا في المقال المبلَّغ ِ شُغلنا وأنتُم فارغون ولم يعُبُحُ على ذى اشتغال دهرَه المتفرغ

كأنى أشكو الحب شكوى مجمجم

فتيَّ ضل عن وادى البلاغة ألثغ

وشعر المرتضى ذو قيمة تاريخية عظيمة ، فقد كان المرتضى على صلة برجال دهره ، وكان معنياً بتسجيل كثير من المناسبات التاريخية ، فبذلك يعد شعره سحلا فسيح الجنبات ، مرآة صادقة للعصر الذى كان يحياه .

وللشريف المرتضى مجال واسع فى مدح الخلفاء والوزراء والأشراف ، ولم يكن يسترفد أو يستجدى بشعره . فقد كان ذا ثراء عريض وسعة فى العيش .

وهو حين يمدح الخلفاء ويمجدهم يذكر فى شعره أنه من عشيرة الخليفة ، وأن الأرومة الهاشمية جمعت بينهما ، فكأنه إنما يمدح الخليفة ليفخو بنفسه . يقول فى مدح الخليفة القادر :

وأنا الذي ينمى إليك ولاوَّه أبدا كما ينمى إليكم مولدي ويقول في تعزيته له عن ولده:

فخراً بني عم الرسول فأنتم

أزكى المغارس في الأنام وأطيبُ

إرث النبى لكم ودار مقامة

والوحى يتلى بينكم أو يكتب

والبُرد فيكم والقضيب وأنتم اا

أدنون من أغصانه والأقرب

وأخوه الشريف الرضى كان ينهج هذا المنهج فى مدح الحلفاء ، إذ يقول للخليفة القادر :

فى دوحة العلياء لا نتفرق أبدأ كلانا فى المعالى مُعرق أنا عاطل منها وأنت مطوّق،

عطفاً أمير المؤمنين فإننا ما بيننا يوم الفخار تفاوت ً إلا الخلافة ميزتــُك فإنني

#### - Y -

#### المراثى في شعر المرتضى :

ونستطیع أن نتبین من ثنایا شعره أنه كان رجلاً جمّ الوفاء ، یدل علی ذلك كثرة المراثی التی رئی بها أهله و أصدقاءه ، ومن تربطه بهم صلة القرابة أو النسب، بل نجد له مراثی فی أقوام مجهولین ، كقوله یرثی صدیقاً له لم یذكر اسمه :

نادِ امرأ غيِّب خلف النقا فــــكم فني ناديتُه ما وعي

وقل لمن لیس یری قائلاً

بأى عهدد دب فيك البيلي

وكيف دُلّيت إلى حفــِـــرة

يمحوك محو الطِّرس فيها الثرى

يقول فيها :

وكيف أسلاه وبى صبــــوة

أم كيف أنساه وفيه الهسوى

كان كنـــار أضرمت وانطفت

أو يارق ، ما لاح حتى انجلى

أو كوكب ما لحظت نورة

فى أفقه العينان حتى خــــوى

<sup>(</sup>ه) رسالة الإسلام عدد سبتمبر سنة ١٩٥٩م.

وقوله يرثى صديقاً آخر :

ألا يا لقومى لاعتنان النوائب

وللغصن يُرمى كلَّ يوم بشاذب

وللناس : إما ظاعن حان يومه

وإما مقيم لاجتراع المصائب

يقول فيها :

خليلي قوماً فاندبا من بقُربيه

لهوَتُ زماناً عن سماع النوادب

ويا لهفتي منه على ذى مودّة

برىء الأديم من قروف المعايب

نسيبي بالود الصحيح وأقربي

وصاحبي َ الأدنى إذا ازورَ صاحبي

ويبدو أن الشريف كان قد نصب نفسه شاعراً اجتماعياً يقول الشعر في المناسبات الحاصة والعامة . واستمع إليه يعزى القاضي أبا القاسم العسكرى عن ولد له توفتي غريقاً ، إذ يقول :

إن هـــذا الزمان يأخذ مناً

كلّ يوم خيارنا والحيسارا

وأعزاونًا إذا لم يفـــوتو

نا صغاراً فاتوا وماتوا كبارا

و فيها :

إنما المرء طائر سكن الوكــــ

ر قليلاً مهجترا ثم طـــارا

فطوال السننَ بعد تقصِّ

ونفـــادِ ما كنَّ إلا قصارًا

أَىُّ بدر لم ينتقص بمحاق بعد أنَّ كان للعيون استدارا

وظلام ما جاء غبّ صباح

ملأ الأرض كلها واستنارا

ثم هو يسلك إلى تعزيته سبيل الدين ، ويذكره في ذلك نخشبة الله ، و پر جيه ثوابه :

واصطبر مؤثرا تفز بثواب

لا تُضعُّه بأن صرت اضطرارا

لا تشكَّن بالذي قسم الأء

واصحُ كى تدرك الثواب فكل الـ

ماس في هذه الحطوب سكاري

وهذا ولد آخر لعميد الرؤساء أبى طالب يسقط عليه السقف فيقضي صريعاً ، فلا نجد الشريف مندوحة عن رثائه ، إذ ُ محسن عرَّاءه بقو له :

ما أساء الزمان فيك الصنبعا فاشكر الله سامعاً ومطبعا أخذ الله واحداً ثم أبقى لك ممن تهوى وترجو جَميعا فهب الحزن للسرور ولاتُذ رعلي ما مضي وفاتَ دموعا ما لنا تجزع ولو أنه كا ن لحُوشيتَ أن تكونجزوعه

قد شكرنا يداً تجافتْ عن الأصل ل وإن جَنْت الغصون فروعا

وقوله :

والمصيبات لا يصنن سوى الأخ

يار مناً إذا ولجن السلربوعا

وإذا لم يكن سوى الموت فالما

ضي بطيئا كمن يموت سريعا

ويموت مؤدب ولده فيرى من الحق عليه أن يرثيه بقوله :

إن كان غيبك التراب الأحمر

وحللت مرتا لا يزورك زُوَّر

فلقد جزعت على فراقك بعد ما

ظنُّوا بأنّى عنك جهلاً أصر

ثم ينساق في تيار الزهد والتصوف إذ يقول :

حد بالبنان من الحياة فإنمـــا

هو عارض متكشف متحسُّرُ

ودع الكثير فإنمىسا لهمومه

جمع النُّضار إلى النضار مبدِّر (١)

وكأنمـــا ظل الحياة على الفني

ظــــــل أتاه في الهجبر مهجبّر

ثم يذكر أن حرمة الأدب تقوم مقام حرمة النسب ، وأن أصله الأعجميُّ

<sup>(</sup>۱) النضار : الذهب . والمبدر : الذي مجمع المال بدراً . والبدرة : مقدار من المال يوضع في كيس ، قيل عشرة آلا ف درهم ، وقيل غير ذلك .

لا يُنزرى به ؛ فإن للأعاجم المتقفين فضلاً يعلو بهم على كثير من العرب. الذين لم ينهلوا من معين العلم :

إن لم تكن من عنصرى وأرومتي

فلحرمة الآداب فينسسا عنصر

أو لم تكن للعرب فيك ولادة

فالمعربون كلامتهم بك بصِّروا

ما ضر شيئاً مَن نَـمته أعاجم ولديه آداب الأعارب تسطر

ولكم لنا عرب الأصول تراهم عُميا عن الإعراب لم يستبصروا

ومن أشهر مراثيه رثاؤه لأخيه الرضى ، وكان الرضى أصغر سننًا منه بأربع سنوات ، وقد جزع المرتضى لوفاته جزعاً شديداً ، لم يستطع أن ينظر إلى أخيه فى السياق ، ولا محمولا على أعناق الرجال ، أو بشهده وقد دلًى فى قبره وأهيل عليه التراب ؛ لم يطاوعه قلبه ، ولم يطاوعه شديد حبه لأخيه ، ففر من كل أو لئك إلى مشهد موسى بن جعفر ، وتكفل بالصلاة عليه و د فنه الوزير فخر الملك .

وقد ذكر المرتضى هذا الوزير فى هذه المرثية التى يستعلن فيها انكساره وضعفه ، وحيرته القاتلة ، وإظلام الدنيا فى عينيه ، وتراكم الهموم عليه فى قسوة وعنف :

قُدُنی اِلیك فقد أمنت شِماسی وكفیتَ منتّی الیومَ صِدقَ مراسی ولقيتني متخشعاً لا يرتجى

نفعى ولا يُخشَى العشيةَ باسى

أسري بلا هاد بكل متضلة

وأذود عن قلبي الهموم كأنني

أحمى أسود شرى عن الأخياس

ويذكر أنه كان تحشى قديماً ذلك اليوم الذى يشهد فيه مصرع أخيه ، وأن فجيعته به أفقدته الصبر والعزاء ، ولم يستطع معهما المصابرة والمحالدة :

ما زلت أحذر وردها حتى أتت

فحسَوتها فى بعض ما أنا حاس

راديتها فلقيتُ منها صخـــــرةً

صماء من جبل أشم الراس

ومطلتها زمناً ولماً صممت

لم بكنها مطلي وطول مكاسي

ومنعتها دمعي فلمسا لم تجدُّ

دمعاً تحدَّر أوقدَتْ أنفــــاسي

ثم يأبي أن يترك فخره بأرومته الشريفة ، واعتزازه بدوحته العريقة :

ومصيبة وَكجت على سُرُج الهدى

آل النبي حفائرً الأرماس

ثُلموا مها بعد التمسام كأنّما

تُلموا بجدع الأنف يوم عُطاس

ويسجّل أن أخاه مات قصير العمر ، إذ لم يتجاوز السابعة والأربعين : واهاً لعمرك من قصير طاهرٍ ولربً عمرٍ طال بالأرجاسِ

ثم يذكر ما كان من وفاء فخر الملك ، ومن نيابته عنه فى القبام محقر أخيه الذى لم تمكّنه رقة قلبه من أن يقوم به :

من مبلغ فخر الملوك بأننى للفضل من نعماه لست بناس

شرّدت عنّى كرّبها من غمة

وعدلت لى الإيحاش ِ بالإيناس

إن كان فرعى قد مضى وبقيتَ لى

فالفرع مسدول على الآساس

ولئن رُزيتُ فقد محوتَ رزيتي

بيديك محوّ النِّقْس من قرطاس

و هو لا ينسي أن يرثى فخر الملك نفسه بمرثية يقول فيها :

فجعت بمشبع السَّغبات جوداً وناقع غلة الهــــــــــــم العطاش

ووهـَاب اللَّهي في يوم سلم وضرّابِ الكلي يوم الهراش

تغلغل حبـــه فی أمّ رأسی وخاض وداده منّـی منشاشی وأفرشني القتاد أسًى عليه

فلیت لغیرہ کان افستراشی

وكما رثى أخاه الرضى رثى أختاً له بمرثية تنطق بأنها قيلت فى عقيلة من العقائل ، يقول فيها :

فللـــه أعواد ٌ حملن عشية ً

حبيثة بيت لا يرى السوء طارقه

على الكرم الفضفاض لُطَّت ستوره

وبالىر والمعروف سدأت مخارقه

وليس به إلا العفاف وما انطوت

على غير ما يرضى الإله نمارقه

قبام سواد الليل يندى ظلامه

وصوم بياض اليوم تحمىى ودائقُهُ

فَدَتْنِي كُمَا شَاءَت ، ومَا شَبْتِ أَنْهَا

فَدَتَنَّى ، ولا كان الذي حُمَّ سابقُهُ

ولو أنني أنصفتُها من رعايتي

وقابلته رزءا بما هو لائقُه

لأكرعت نفسي بعدها مُكرعَ الردى

تُصامحه حزناً لها وتُغابقه

ولتلاميذ المرتضى كذلك نصيب من شعر المناسبات ، فهو يقول فى رثاء نلميذ له يدعى التبانى :

قد كنت فينا جدلاً محقق محققا مدققا

### مراثى الحسين عليه السلام :

أما الوفاء الكبر الذى كان يحيط بمشاعره إحاطة تامة ، ويستثير كوامن لواعجه ، الوفاء المقرون بالصدق ، فقد صاغه غيرراً من قصائده يقولها الفينة بعد الفينة ، يبث فيها كامن حزنه ، وكامل إجلاله لجده الحسين بن على رضى الله عنهما ، وهو الأصل الذى انبثقت منه الدوحة الكبرى للعلويين،

وتعد هذه المراثى من أصدق شعره وأروعه ، إن لم تكن أصدقه وأروعه :

أأستى نَـميرَ الماء ثم يلذّ لى

وأنتم كما شاء الشتاتُ ، ولستم

كما شئتم فى عيشة وأشاء

تذادون عن ماء الفرات وكارع

به إبل " للغـادر بن وشاء

تنشَّر منكم في القَـواء مُعاشرُ

كأنهم للمبصرين مسلاة

ألا إن يوم الطف أدمى محاجر أ

وأدوى قلوباً ما لهن دواء

هذه اللوعة الصارخة تتبعها لوعة أخرى ، وغضبة مدوّية لآل البيت :

وهل لى سُلُوانً وآلُ محمد

شريدهم ما حان َ منه تُـوانــ

تُصدّ عن الرُّوحات أيدي مطيهم

وينزوكى عطام دونهم وحيباء

كأنهم نسلٌ لغــــير محمد

ومن شَعبه أو حيزبه بعــــدائم

ثم يفيض دمعنُه ويثور ما كان ساكناً من حزنه فيقول :

دُعوا قلبيَ المحزون ڤيكم يـَهيجه

صَــباحٌ على أخراكم ومَساءُ

فليس دموعي من جفوني وإنما

تقاطرن من قلبي فهن ً دماءُ

وفى يوم (عاشوراء)، وهو اليوم المشئوم الذى شهد مصرع الحسين<sup>(۱)</sup>، تعاوده الذكريات، التى يسجلها شعره فى روائع الكلم؛ ويستعلن الحداد فى قوله <sup>(۲)</sup>:

إن يوم الطف يوم كان لالدين عصيبا إنه يوم أخيب فالستزم فيه النحيبا عط تامورك واترك معشراً عطوا الجيوبا (٣) واهجر الطيب فلم ية رك لنا عاشور طيبا لعسن الله رجالاً أترعوا الدنيا غصوبا سالموا عجزاً فلما قدروا شنوا الحروبا ركبوا أعوادنا ظلم أوما زلنا ركبوا

<sup>(</sup>١) كان مصرع الحسين في يوم عاشوراء سنة ٦١ وهو ابن ٥٨ سنة .

<sup>(</sup>٢) صنع هذه القصيدة سنة ٢٩ ٤ .

<sup>(</sup>٣) العط : الشق . والتامور : القلب ، أو حبة القلب .

ثم يصبُّ جام غضبه على قاتليه ، ويتكهنُّن بالعاقبة الطوبي لآل البيت :

عندنا ظلماً وحُوبا ف وقد فات ، القليبا (۱) منكم فرداً نجيبا بتقاء أو لبيبا للسورى ، كنتم عُجوبا ار لكم فينا نضوبا أ من الأمر قشيبا ناكباً يُضحى نكيبا

وفى يوم عاشوراء من السنة التالية للعام الذى قال فيه هذه المرثية نجده يقول مرثية أخرى مطلعها :

یا خلیلی ومُعینی کلما رمت النهوضا دائی أو فعُدنی مع عوّادی مریضا

#### يقول فيها :

قد أتى من يوم عاشو راء ما كان بغيضا دع نشيجى فيه يعلو ودموعى أن تفيضا إنه يوم سُقينا من نواحيه مضيضا هُزُل الدين ومن في ه وقد كان نحيضا (٢)

<sup>(</sup>١) القليب : البئر ، أراد بها قليب بدر ، إشارة إلى هزيمة أسلا فهم في غزوة بدر .

<sup>(</sup>٢) النحيض : الكثير الهم. والنحض : الهم نفسه . والقطعة الضخمة منه تسمّى نحضة .

## وهو فى ذلك لا يزال يتوعد المغتصبين :

قل لقوم لم يزالوا في الجهالات رُبوضا غرَّهم أنهم سسا دوا وما شادوا بعوضا في غلر بالرّغم منكم ستردون القروضا سوف تلقون بناءً لكم طال نقيضا وقباباً أنتم في ها وهاداً وحضيضا

ولا تزال ذكرى عاشوراء ماثلة له بكل سبيل ، إذ يقول في مرثبة أخرى :

یا یوم عاشوراء کم أطردت لی أملاً

قد كان قبلك عندى غير مطرود

أنت المرنتق عيشي بعد صفوته

ومولج البييض من شيبي على الستود

ويقول في يوم عاشوراء في السنة الخامسة والثلاثين بعد الأربعمائة ، مصور أغدر القاتلين :

قد غدرتم كما علمتم بقوم لم يكن فيهم فتى غلّدارا ودعوتم منهم إليكم مجيباً كرماً منهم وعودا نضارا أمنوكم فا وفيتم وكم ذا آمن ، من وفائنا ، الغدّارا وأتوكم كما أردتم فلما عاينوا عسكراً لهم جرّارا وسيوفاً طووا عليها أكفياً وقناً في يمينكم خطّارا علموا أنكم خدّعتم وقد يخ دع مكراً من لم يكن مكارا

ويقول ناعياً على عمر بن سعد بن أبى وقاص ، الذى قاد الحملة ضد أصحاب الحسين عليه السلام فى كربلاء ، بأمر عبيد الله بن زياد :

ويح ابن سعد عمر أنه باع رسول الله بالنتزر بغى عليه فى بنى بنتيـــه واستل منهم أنصل المكر وتلح عليه الذكرى فى قصيدة أخرى يقول فيها:

فكم أجرى لنا عاشور دمعاً وقطع من جوانحنا النياطا وكم بتنا به والليـــل داج نميط من الأذى ما لن يماطا يسقينا تذكره سمـــاماً ويولجنــا توجعــه الوراطا وهو في رثائه الحسن عليه السلام ما يبرح يندد ببني أمية ويقذفهم بعيارات التهديد والإيعاد:

فقل لبنى حرب وفى القلب منهم

دفائن تبدو عن قليل وتظهرُ

ظننتم ، وبعض الظن عجز ً وغفلة بأن ً الذي أسلفتم ُ ليس يذكر

وهيهات تأبى الحيل والبيض والقنا

بجاری دم للفاطمین تُهدر

ولستم سواءٍ والذين غَـَلبتم

ولكنتها الأقدار في القوم تقدر

وإن نلتموها دولة عجرفيتة

فقد نال ما قد نال كسرى وقيصر

ويدعو عليهم فى قصيدة أخرى :

فلا حُديت بكم أبداً ركاب

ولا رفَعَت لكم أيد سياطا

ولا رَقَبَع الزمان لكم أديماً

ولا ازددتم به إلا انحطاطا

ولا عرفت رءوسكم ارتفاعأ

ولا ألفت قلوبكم اغتباطا

ولا غفر الإله لكم ذنوباً

ولا جزتم هنالكم ُ الصِّراطا

ويفخر عليهم في قوله :

فقل لبنى حربِ وإن كان بيننا

من النسب الداني مرائر تُحصَفُ (١)

أفى الحق أنا مخرجوكم إلى الهدى

وأنتم بلا نَهَمْج إلى الحق يعرفُ

وإنا شَبَبنا في عراص دياركم

ضياء . وليل الكفر فيهن مسدفُ

وإنا رفعناكم فأشرف منكم

بنا فوق هامات الأعزّة مُشرفُ

وهـــا أَنْتُمْ ترموننا بِعنادل ِ

لها سحب ظلماو ها لا تكشّف

لنا منكم ْ فى كل يوم وليلة

قتيل" صريع أو شريد مخوّف

فخرتم بما ملككتموه وأنستم

سيمان من الأموال إذ نحن شُسَّف

<sup>(</sup>١) المراثر : الحبَّال . تحصف : تفتل . كتابة عن القرابة الوثيقة .

وما الفخر يا من يجهل الفخر ً للفتى قيص " موشقًى أو رداء مفوّف وما فخرنا إلا الذي هبطت به ال

ملائك أو ما قد حوى منه مصحف

هذه هى أهم المعالم البارزة فى شعر الشريف المرتضى . وهى أصدق شعره تعبيراً عن قلبه ، وما يضطرم فى زواياه من مشبوب العواطف ، وما نختلج فيه من تيارات نفسية عارمة .

أما شعره فى الشيب والشباب فهو ثما يذكره له النقاد والمؤرخون ، حتى ليصح أن يذكر فى الرعيل الأول من الشعراء الذين عالجوا القول فى هذه المعانى ، وأسهبوا فى تقديم الصور البيانية لهاتين الظاهرتين الرائعتين .

ولسنا بحاجة إلى عرض شيء من هذه الصور ، فقد تضمنها كثير من مطاوى ديوانه ، كما ساق جمهرتها في كتابه «الشهاب ، في الشيب والشباب » الذي طبع في الجوائب سنة ١٣٠٢ .

وللشريف شهرة خاصة فى ذكر الطيف ، وفى ذلك يقول ابن خلكان : « وإذا وصف الطيف أجاد فيه ، وقد استعمله فى كثير من المواضع » .

وهو مع ذلك لم يسرف فى تناوله بصوره الشعرية مثلما صنع فى الشيب والشباب . وقد ضمّن كثير أمنه كتابه « طيف الخيال » الذى طبع فى القاهرة سنة ١٣٧٧ وفى بغداد سنة ١٣٧٧ .

وموعدنا للكلام على تحقيق هذا الديوان في المقال التالي إن شاء الله .

#### ₩ ₩

#### قصة نشر الديوان:

لم يكن نشر ديوان الشريف المرتضى – فيما يرى الناشر – بالأمر المعتاد، بل هو أمر تسبقه مقدمات، ويتقدمه خيال وطيف أحلام.

يقول الأستاذ الصفار في مقدمته الطريفة :

القبل عشر سنوات، وفى إحدى الليالى الحالمات طاف على طائف فى منامى لا زلت أتخيله ، شخصاً رَبْع القامة ، نحيف الجسم أبيضه ، مشرباً بسمرة خفيفة مستملحة ، ذا لحية كثة وخط الشيب أكثرها ، وعمامة سوداء حسن متعجرها ، وقلنسوة فى اللون مثلها . جللته الهيبة العلوية ، ووسمته السمات الهاشمية ، فأض ْفَتعليه حشمة ووقارا .

أقبل على ثم قعد إلى جنبى — وأرانى فى مكتبنى أترقب شيئاً أو أتوقع أمر اً — ناولنى كتاباً لف فى منديل ، كأنه مهدى إلى ، أخذته مبتهجاً فرحاً . ولشد ما يبهجنى ويسرنى اقتناء الكتب ومطالعتها ، وبالأخص المخطوط منها .

لم تمض على صبيحة تلك الليلة الحالمة الممتعة بضعُ ساعات ، حتى وافانى أحد معارفى \_ وأنا فى مكتبتى \_ وهو رجل عرف بمعاطاة الكتب النادرة والتحف النفيسة ، فناولنى كتاباً لف بمنديل كما رأيته فى روياى وقال لى : خذ ضالتك . فتحته فإذا مكتوب على أول صفحة فى طغرائه . . » .

ثم يمضى السيد الصفار فى صفة تحقيق تلك الروبيا التى رأى ؛ و يمضى فى مقدمته ذاكراً أنه عرض عمله على العلامة الدكتور مصطفى جواد الذى كان له فضل أى فضل فى أن يخرج الديوان على هذا الوضع الذى ظهر للناس . . . .

<sup>(\*)</sup> رسالة الإسلام عدد مارس سنة ١٩٦٠ م .

وقد صُدر هذا الديوان بثلاث مقدمات ، أولاها للسيد العالم العراق الأستاذ محمد رضا الشبيبي . وقد تضمنت هذه المقدمة بحوثاً عميقة تنم عن علم غزير واطلاع واسع ، تناولت سبرة المرتضى من شعره ، حيث وضح السيد فيها سبرة المرتضى مع معاصريه من رجال الدولة على اختلاف منازعهم وتباين مشاربهم ، كما تناول مأساة الخليفة الطائع الذي أجبر على التنازل عن الحلافة ، وأخذ خطتُهُ بذلك التنازل ليستخلف بعده القادر بالله ، وذلك في أيام بهاء الدولة الديلمي . وتناول كذلك الشريف المرتضى (الشاعر العالم) .

وتلى هذه المقدمة مقدمة الدكتور مصطنى جواد ، ينوه فيها بالديوان . ثم تغلبه طبيعة المؤرح فيكتب تحقيقاً فى مدفن المرتضى ، ذهب فيه إلى أن الشريف المرتضى .دفن فى داره ، وأن التربة المحاورة لمشهد الإمام موسى ابن جعفر المعزوة إلى الشريف ليست له ألبتة . ثم يكتب تحقيقاً دقيقاً فى تعيين الموضع الذى كانت فيه دار الشريف .

والمقدمة الثالثة لمحقق الديوان، وفيها ترجمة مستفيضة للشاعر ولأسرته، وذكر سماته الحُلقية والخلقية وكلمة في خزانة كتبه الحاصة وولوعه بجمع الكتب، وبيان شيوخه، وعقيدته ومذهبه الكلامى، ومذهبه في الفقه والأصول، واجتهاده ومسلكه في تعليل الأخبار وتأويلها، وبراعته في المناظرة وعلم الكلام، وعلمه باللغة وغريبها، وبيان فلسفته، ورأيه في النفس وعدم تجردها، وقوله في المنامات والأحلام ونفيه نسبتها إلى النفس، ورأيه في المنجمين، وذكر ما كان بينه وبين أبي العلاء المعرى من محاورة فلسفية عميقة، وبيان منزلته الاجتماعية والسياسية، وبيان معاصريه وأصحابه من الحلفاء والملوك، والوزراء والنقباء والأمراء والعلماء، ثم ذكر تلاميذه، ثم وفاته ومدفنه، وبيان عقبه ونسله، ثم بيان مؤلفاته وفهرس كتبه التي أربت على السبعين، والقول في شاعرية المرتضى وديوان شعره، ثم الكلام نسخ الديوان.

وهذه المقدمة الأخيرة كما ترى ، تعد دراسة جامعة للشريف المرتضى ، تتضح بها شتى جوانب حياته الاجتماعية والسياسية والعلمية ، وهى جديرة بالثناء العظيم ، لما بذل المحقق فيها من جهد ، وما أظهره من قدرة على البحث و التحقيق .

وقد اعتمد المحقق فى إخراج ديوانه على مخطوطات ثلاث : هى نسخة السماوى ، ونسخة الشبيبى ، والنسخة الهندية . وقد و صف هذه النسخ فى دقة وعناية كاملة .

و لكن الذى يؤخذ على الأستاذ الناشر ، أنه خرج على المألوف فى التحقيق ، وجانب الأصول المرعية فى النشر .

ا – فهو قد ضم إلى الديوان الأصيل وفى أثنائه ، جميع ما عثر عليه من شعر المرتضى في المراجع المختلفة ، أعنى كتب الشريف المرتضى نفسه ، كالشهاب في الشيب والشباب ، وطيف الحيال ، وكذا ما عثر عليه في كتب أخرى ، مثل مناقب ابن شهو آشوب ، وكشكول البهائي (١) ، وأنوار الربيع ، وغير ها مما لم يذكر في أصول الديوان .

وهذا بلا ريب عدوان على الديوان ، فإن ديوان أى شاعر من الشعراء إنما هو الكيمة المعينة التي رواها الرواة له إن كان هو لم يُعن بجمع شعره . أو التي ارتضاها الشاعر من شعره وأجاز روايتها إن كان قد عني بجمع شعره .

ونحن نعلم أن كثيراً من الشعراء المعاصرين وغير المعاصرين لا يثبتون في دواوينهم من الشعر إلا ما ترضاه أنفسهم وتطمئن إليه قلوبهم . ولذلك نجد ديوان شوقي ليس هو كل شعره ، بل إنه طرح منه كثيراً ولم يعترف بالبعض الآخر

<sup>(</sup>۱) كذا . يريد كشكول البهاء العاملي ، و هو خمند بهاء الدين العاملي . انظر الكشكول مثل ص ٣٣٥ – ٣٣٦ وغيرها طبع سنة ١٣٠٢ .

ونعلم أيضاً أن الشريف المرتضى قد صنع ديوانه بنفسه ، وقرئ شعره عليه كما يفهم من دراسة الأصول المخطوطة التي وصلت إلينا . ومعنى ذلك أن ديوان المرتضى صار محدوداً بما رسم ، لا يجوز أن يضاف إليه إضافة لم يرتضها .

ونحن إذا أخذنا بروح التسامح إضافة بعض الأشعار المنثورة في كتابيه: الشهاب، وطيف الحيال، على ما في ذلك من مخالفة فنية، فإنا نرى في إضافة ما وجد من الشعر في غيرهما من الكتب عدواناً علمياً على الديوان؛ إذ أن هذا الضرب من الشعر هو في موضع الريبة لا يصح أن يطمئن إليه الناشر اطمئناناً علمياً كاملا، وكان أجدر به أن يفرده في نهاية الديوان باباً مستقلا.

٢ - كما أن الناشر قد جانب الترتيب الأصيل للديوان ، الذى يظهر أنه روعى فيه التدرج التاريخي ، فعمد الناشر إلى ترتيب القوافى على حروف الهجاء غير مقيد بترتيبه الأول ، ذلك - كما يقول - « تسهيلا للمراجعة وتشويقاً للمطالعة » .

وكان يستطيع أن يبتى الترتيب الأصيل كما هو ، ويترك هذا التسهيل الذى يعنيه لمهمة الفهرس ، كما يفعل الناشرون فى إخراج الدواوين القديمة ، فهم لا يتصرفون هذا التصرف الذى مخالف الطريقة العلمية فى النشر .

ثم هو نفسه قد اعترف بأن هناك فرقاً بين ما قاله المرتضى فى الصبا وما نظمه فى الكهولة والكبر ، ولكنه فرق غير كبير (١) . فهما يكن من فرق فإنه موجب للمحافظة على نظام الأصل وترتيبه .

هذا مجمل ما يلمحه المتتبع لمنهج النشر ، وهناك أخطاء أخرى فى المنهج فى تحقيق النص وأدائه وتفسيره نذكر بعضاً منها :

<sup>(</sup>١) المقدمة ص ١٤٢ .

#### ١ - في المقدمة:

فى ص ٤٧ : « ولعل قوله كاثرته مصحتف عن كاشرته ( بالشين ) ، والمكاشرة هى المحاورة ، تقول جارى مكاشرى أو بحدائى يكاشرنى » ا وصوابه « مصحف عن كاسرته بالسين والمكاسرة هى المحاورة . الخ » . يقال هو جارى مكاسرى ، أى كسر بيتى إلى جنب كسر بيته (١) . وفى ص ٨٩ : « يتولد منها دابة بجلدها تمس الأيدى ( كذا ) » . وقد ارتاب الأستاذ الصفار محق فى كلمة « تمس » ولم يعرف وجهها . ووجه قراءتها « تمس » ومنه المشوس للمنديل

نَمشّ بأعراف الجياد أكفَّنا

الذي تمسح به الأيدي . ومنه قوله امرئ القيس :

إذا نحن قمنا عن شواء مضَهِّب

## ٢ - في الجزء الأول :

فى باب الهمزة المفتوحة رسم المحقق كل همزة مفتوحة بعد ألف متلوة بالألف فيكتب مثلا بكاء ( بكاءا ) ، وشاء ( شاءا ) ، وإخاء ( إخاءا ) . وهذا مخالف تمام المخالفة للكتابة المألوفة .

فى ص ١٧ : « أنت أولى بهم بناحية الفضل » . صوابه : « أولى منهم بناصية الفضل » .

وفى ص ٣٣ : «طوال هذا التدانى » ، وهذا من الأخطاء الشائعة ، صوابه «طَوال » بفتح الطاء ، أى طول مدته ، وقد تكرر هذا الخطأ فى ص ٣٠٠ من الجزء الثالث .

<sup>(</sup>١) انظر اللسان (كسر ).

وفی ص ۳۲:

وبها على أكوار ناجيــة نصَّ المنازل عُنتيَ الركبُ

هى فى أصل الديوان « تطس الجنادل » فجعلها المحقق اعتماداً على مصطفى جواد « نص المنازل » وقال فى تخريج هذا : نصصت فلاناً ، إذا استقصيت مسألته عن الشيء حتى تستخرج ما عنده . فالركب قد نص أهل المنازل عن الكلمة » .

وهو تفسير عجيب ، والقدرة على فهمه أعجب . وما فى الأصل أقرب إلى الصحة ، وصوابه « تَطِيس الجنادل » ، من وطّس الشيء يطيسُه وطُساً: دقع . ومنه الوطيس : المعركة ، لأن الخيل تطيسُها بحوافرها . ومنه قول عنبرة :

خطارة غب السرى موارة

تطيس الإكام بوخد خُنُف مييْم

و في ص ٣٣ فسر المحقق قول المرتضى:

حيث استرثت كل محكمة من عقده وتزايل الشُّعبُ

بأن الشَّعب هو الصدع ، والوجه أن يفسَّر بأنه الاجتماع والصلاح والشعب من ألفاظ الأضداد . وما ذكرته هو المناسب لما فى صدر البيت ومثله قول الطرماح :

شتَّ شعبُ الحيّ بعد التئام وشجاك اليوم ربع المُقامْ

و في ص ٤٣ :

إن يكن شَخصُك استمر به النأ ين . . . في الفواد قريبُ وجاء في التعليق أن موضع النقط كلمة محرفة لم يهتد إلى معناها ، وهي

« فحبيك » ، وكلمة « فحُبِّيك ٍ » واضحة المعنى ، أى فحبى إياك ٍ . وليس في الأمر تحريف ولا كلمة محرفة .

وفی ص ۹۰ :

شربت خليط الود منهم ومحضّه

فلست أبالى أن سَقُوا غيرى الضَّرُّبا

و فسر الضَّرْب بأنه العسل الأبيض . ووجهه « الصَّر با » بالصاد المهملة ، وهو اللَّن الحقين الحامض .

وفى ص ٦٦ : « لا يكهم أ الدهر عربها » ، صوابه « الدِّهرَ غربها ، أي لا يكهم طول الدهر .

وفى ص ٦٤ : « تخال بهن من كلّب ذآبا » وفسر الذآب بقوله : « أشبه بأن يكون مصدر ذئب يذأب إذا صار كالذئب دهاء وافتر اساً » . ووجُه « ذئاباً » جمع ذئب ، وهو من أساليب التجريد البلاغية المعروفة .

و فى ص ٧١ قول المرتضى :

وهسو في الفردوس لما قيسل قسد حلَّ الجُبُوبا

وفسر الجُبُوب بأنه جمع الجب ، وهو الحفرة . والصواب في ضبطه « الجَبُوب » بفتح الجميم ، وهي لفظ مفرد ، معناه الأرض والتراب ، وليس في اللغة « جُبُوب » بضم الجميم جمعاً للجب ، والميت إنما يجعل في حفرةواحدة .

وفى ص ٨١: « خَرَوق إلى الاراداء كل حجاب » صوابه: «الإرداء» ، أى الإهلاك ، من أرْداه يرديه .

٣ - في الجزء الثاني :

ص ٣٥ : « يُرْكوا طريق الدين فينا مقمر أ » ، صوابه « تركوا » .

وفی ص ۹۹ :

وإنى ممن لا تحطُّ ركابُه على البلدالنابي المُجلَه بِالحَسْرِ

وسبق ُ لهذا البيت في الشرح أعاجيب من التفسير ، وأن المجلّه من المجلّه . وأن المجلّه المنعر المجلّه . وأن الحسر الانكشاف كانحسار الماء عن الأرض وانحسار الشعر عن الرأس . مع أن تقويم البيت من واقع الأصل – كما يقولون – هو من الميسر بمكان . والصواب كما يفهم من الجمع بين نسخ الديوان : « على البلد النابي المتحلّة بالحرر " أي لا تحط ركابه على البلد الذي ينبو بالرجل الحرر" ، وهو معنى مألوف في أشعارهم .

وفى ص ٨٦ عنوان هو « وقال فى الغزل » وذلك لأبيات « فى الحكم » أولها :

لا تكشفن عيوبَ الناس مااستترت

فكاشفُ العيبِ ــ من هم على خطر

وفی ص ۱۱۶ :

طواها السُّرى طي الحرير على البلي

ُفهن قسييٌّ ما لهن معاجئس

والحرير في هذا الوضع لا وجه له ، وإنما هو « الجرير » أي الحبل . عنيَ أنها صارت ضامرة كالحبال المفتولة .

وفى ص ١١٤ أيضاً :

بضرب كما اختارت شفار مناصل

وطعن كما شاء الكميّ المداعسُ

وقد فسر « مناصل » في الأصل بأنه جمع منصل ، وهو السيف .

مع أن الكلمة فى الأصول انخطوطة «شفار مناضل» والمُناصل: المحارب المقاتل. وهو الذى يساير ويناسب « الكمى المكداعس». فلا وجه لتغيير ما فى الأصل، بل لو كان فى الأصل: « قناصل » لوجب تصحيحه بمناضل فهذا من التصحيح الذى جانبه التوفيق.

وفی ص ۱۳۰ :

وتصدَّعوا وهمو المسنى عن فيره صَدَّعَ السُّدوس

وجاء فى تفسيره: والسدوس أصله السديس أى المؤلف من ستة أجزاء فيكون وصفاً للحفنة المركبة من ستة أجزاء»، وهو تخريج عجيب وتكلف مجهد وتحميل للألفاظ ما لا تحتمل، وإنما هى « السندوس» بعينه، وليس أصلها السديس ولا غيره، ومعنى السدوس الطيلسان. وشق الطيلسان وشق اللردونحوهما من الثياب، من التعابير الشائعة فى الشعر العربي.

و تی ص ۱۶۷ :

إلى كم ذا التتابع والتمادى وكم هذا التصاممُ والتغاشي

و فسر « التغاشي » بأنه التستر ! وإنما هو « التعاشي » بالعين المهملة ، أي تكلف العشا ، وهو ضعف البصر ، يُرِي المتعاشي من نفسه أنه أعشى وليس به . وذلك ليتوافق مع « التصامم » ، وهو تكلف الصمم . ومن نظائر ه قول الحارث ن حلزة في معلقته :

فاتركوا الطيخ والتعاشى وإما تتعاشكوا فغى التعاشي الداء

وفی ص ۱۲۸ :

فجيعت بمشبع السَّغَبَات جوداً

وناقيع غُلة الهــيم العطيـــاش

وضبطت « السَّغَبَات » بفتح السين والعين ، وقيدت في التفسير بأن السَّغَبَات الجوعات . وإنما هي « السَّغِبات » جمع سَغِبة ، وهي الجائعة . وفي ص ١٧٨ :

فلا حُديت بكم أبدأ ركاب

ولا رُفعت لكم أبداً سياطا

والوجه فيه : « ولا رَفعت لكم أيد سياطاً » ليستقيم إعراب البيت .

و فی ص ۱۹۷ :

فلا معصم فيه سوارٌ معطَّن ٌ

ولا مفرق يعلوه تاجُّ مرصَّع

و فستر تفسير أعجيباً بأن « المعطنّ » هنا معناه الملبوس ، وأصل العطن مبرك الإبل و مربض الغنم ، و هو تخريج ساذج ، والصواب فيه إن شاء الله « سوار " معطّف " ، وعطف السوار والسوار المعطّف من الألفاظ الكثيرة التداول في الشعر العربي يصفون به انحناء النهر و تقوس الذنب و نحو ذلك .

وفی ص ۲۱۶ :

فى غُـُلمة نبذوا الفرار وهاجروا

في مطمع العلياء كل توديُّع

ضبطت « غلمة » بالضم ، وفسرت بأنها شهوة الضراب والقتال! وأين هذا الضراب من ذاك الضراب! وإنما هي « في غلمة » جمع غلام ، كما يقال « في فيتية » . فهذا خطأ في الضبط و في التفسير . وضبطت أيضاً كلمة « تودّع » بأنها « و داع البعض للبعض الآخر » ، والصواب معناه أنهم تركوا الدّعة والرفاهية ، لانغماسهم في الحروب وخوضهم للغمار . فالتودع هنا من الدعة لا من الوداع .

## ٤ – فى الجزء الثالث :

نی ص ۳٦ :

من اللاتي يُسغن النَّطاقَ هضامةً ا

وبمشين بالبطحاء خيرشأ ححولها

وفى هذا البيت أخطاء : أولها : « من اللاتى » صوابه « من اللاء » و ذلك ليستقيم الوزن . و « خيرشاً » صوابه « خيرساً » جمع أخرس وخرساء . و « جحولها » صوابه « حجولها » جمع حجل بالكسر ، و هو الخلخال . وخرس الحجل كناية عن ضيقه لضخامة الرِّجل ، و هو كناية عن البدانة . ومثله قول الآخر :

# براقة الجيد صموت الحلخل .

أى الخلخال. ومن العجب أن الكلمة كانت فى الأصل « خرساً » ورجح المحقق أنها مصحفة عن خرشاً التى أثبتها مكان الصواب وقال فى تفسيرها: « خرشاً جوفاء من الخرشاء بكسر الخاء وهو كل شيء أجوف فيه انتفاخ »!!

## وفی ص ۱۶۹ :

« وخير تلادي الذي لا أجُمُهُ » صوابه « تلادي » لأنه من المثنى المضاف إلى ياء المتكلم كما تقول أبوي وأخوى . والصواب أيضاً « لاأجمِمُه » من أجمَم المال : جمعه وكثره .

# وفی ص ۱۹۱ :

يهتز فسوقهم . وقسله طرحوا . ثغلام أو بَشَامُ صوابه « ثَغَام » والثغام . كسحاب : نبت . ومثله البشام .

و في ص ۲۷۳ :

ولم تك إلا مثل قبسة قابس

ونغبة كُدُرْ ما ارتوت من أوامها

وقد فسر الكدر بأنه الذى فى لونه كدرة ، وهو تفسير غير مباشر ، وإنما يقول الشعراء « الكُدر » يعنون بها القطا . وحسو القطا مثل للقيلة .

وفی ص ۲۷۵ :

نى فتيـــة جابوا الدجى إلى الضحى جــوبَ الأدمُ

وجاء فى الحواشى: « والأدم من الإبل التى شربت جلودها بسمرة » . وليس الأمر كذلك وإنما هى الأدم بالتحريك ، أو الأدم بضمتين ، جمع أديم وهو الجلد ، يعنى أنهم يشقون أديم الليل حتى يتكشف لهم عن الضحى مشرقاً ، كما يشق جلد الدابة فيتكشف عما تحته من حمرة اللحم والدم . وهذا معنى لهم يتداولونه . وهو بالغ غاية الروعة فيما قال المفسرون فى قوله تعالى : « وآية لهم الليل نسلخ منه النهار » كأن الليل دابة يشق جلدها ويسلخ عنها فتبدو حمرة الشفق بعد ذلك كما يبدو ما تحت الجلد من حمرة قانية .

وفی ص ۳۳۰ :

قل للذي رقمت أمواله يدُه

يُغنّى مُوَيَللَتُ مُغنِي مال قارون

صوابه « يَنْفُنِّي مُوَيلَكَ » أي مالك القليل.

وفی ص ۳۳۰ :

أرِني العجـــائب يا أباها فكبَخُصِ عيني أن أراها فسر البخص بأنه لحم ناثي تحت الجفن . وهو تفسير غير موفق ، وإنما البخص هنا مصدر ، يقال نحص عينه يبخصها نحصاً ، إذا قلعها مع شحمتها : يقول : روَّيتها والعمى سيّان . فهذا هو وجه التفسير .

و فى ص ٣٧٥ قصيدة أولها :

يا حامل الكأس ناولني مُشْعَشْعَةً ً

لم تَقَرْ هُمَّا ولا بخلا بواديها

وإثبات هذه القصيدة فى قافية الياء خطأ محض ، وإنما موضعها قافية الهاء . والذى قرره علماء القافية أنه إذا سكن ما قبل الهاء أصلية كانت أو زائدة أو مضاعفة لم تكن إلا روياً (١) . فالأصلية كوجه وشبه ، والزائدة نحو : سجاياها ، وفيه ، وعليه ، ولديه ، والفتاة ، والحياة . والمضاعفة نحو : مياهها وجباهها . فهذا كله روية الهاء .

وفى ص ٣٧٨ تكرر هذا الحطأ بإثبات نحو هذه القصيدة فى قافية الياء . وهى الأبيات التي أولها :

يا خليلي أراك من شغف الح بخليا وأنت تلحى عليه فهذه في قافية الهاء لا قافية الياء .

هذه تصحيحات ظهرت لى إثر قراءة سريعة عابرة ، أحببت أن أسهم بها فى تقويم ديوان الشريف المرتضى . وفى الديوان كثير أمثال هذه . ومن زعم الكمال لنفسه فقد ظلم نفسه ، وجل من لا يسهو ومن له العصمة وحده .

ومع هذا إن القارئ لهذا الديوان يرى نفسه إزاء عمل ضخم ومجهود نبيل ، يستوجب صاحبه الحمد والثناء ، ويستأهل الإجلال والتقدير ، ، ،

<sup>(</sup>١) انظر حاشية الدمنهوري على الكافي ص ٨٩ .

# دراسة نقدية حول تعقيق كتاب التمثيل والمعاضرة

تجقيق الاستاذ الدكتور عبد الفتاح الحلو

بقلم : عبد السلام محمد هارون

أما أبو منصور الثعالبي : فهو : عبد الملك من محمد من إسماعيل الثعالبي ، الأديب المعروف بوفارة الإنتاج وخصب التأليف ، وعظم قلو مؤلفاته التي جاوزت الثمانين ، وطبع منها : «كتاب الإعجاز والايجاز » سنة ١٨٩٧م، و « والأمثال والتشبيهات » سنة ١٣٢٧هـ ، و « ثمار القلوب » سنة ١٣٢٦هـ ، و « خاص الحاص » سنة ١٩٠٨م ، و « سحر البلاغة وسر البراعة » سنة ۱۳۰۱ هـ ، و « رسالة فيما جرى بن المتنبي وسيف الدولة » في ليبسك. سنة ۱۸٤۷م ، و « سر الأدب في مجاري كلام العرب » في إيران سنة ١٢٩٤هـ و « الفرائد والقلائد » في دمشق سنة ١٣٠١هـ ومصر سنة ۱۳۰۱ هـ، و « غرر أخبار ملوك الفرس وسبر هيم » فى باريس سنة ١٩٠٠م ، و « فقه اللغة وسر العربية » ، وقد طبع في باريس ومصر وبيروت ، و « الكناية والتعريض » في مصر سنة ١٣٢٦ﻫ ، و « لطائف المعارف » في مصر سنة ١٩٦٠م ، « و « اللطائف والظرائف » في بولاق سنة ١٢٩٦ه ، و « المبهج » في مصر سنة ١٣٢٢ه ، و « مرآة المروءات » في دمشتي سنة ۱۸۹۸ م ، و « مكارم الأخلاق » فى بىروت سنة ١٩٠٠م ، و « من غاب عنه المطرب » في ببروت سنة ١٩٠٠ ، و « المنتخل » في الإسكندرية سنة ١٣٢١ه ، و « نثر النظم وحل العقد » في دمشق سنة • ١٣٠ه ومصر

<sup>(\*)</sup> نشرت فى مجلة المحلة عدد يونية سنة ١٩٦٢م .

١٣١٧ه ، و « يتيمة الدهر » وهو أشهر كتبه . وقد طبع في دمشق سنة ١٣٠٧ه ، ثم فى القاهرة عدة طبعات . و « يواقيت المواقيت » فى بولاق سنة ١٢٩٦ه .

وقد أحسن محقق الكتاب صنعاً بسرد أسماء كتبه المخطوط منها والمطبوع ، والذى لم يبق منها إلا اسمها التاريخي . مبيناً المراجع التي شجلتها والمطابع التي أخرجت بعضها ، وإن كان قد فاته بعض ما ذكرت فيما سبق .

وكان الثعالبي من بيت اشتغل أهله بحرفة خياطة جلود الثعالب . فنسبوا إلى تلك الصناعة . وعمل فى أول دهره معلماً للصبيان . فأكسبته تلك الحرفة صبر اً وأناة ، كما دلتنا على ما كانت عليه حاله فى بدء الأمر من رقة وعسر .

و اكنه استطاع بذكائه وطموحه أن يستظل بظل ولاة عصره وملوكهم ، فضمه بلاط الأمير شمس المعالى قابوس بن وشمكير أمير الجبل وخراسان ، وألف له كتابه «المبهج».

واتصل بكهف الأدباء فى عصره — كما يقولون — الصاحب ان عباد ، وله ألف كتابه « لطائف المعارف » . كما مد بسبب إلى الأمير خوايل مشاه ، وصنف له كتابه « الملوكي » ، وبسبب آخر إلى وزيره أبى عبد الله الحمدونيّ وصنف له كتابه « تحفة الوزراء » .

وعقد صلته بالبيت الميكالى ، فكان صديقاً للأمير أبى الفضل الميكالى ، الذى أتاح له أن يقتحم دار كتبه ، وأن ينتفع بكل ما فيها ليتمكن من تأليف كتابه المشهور « فقه اللغة » . فاستطاع بفضله وحدقه أن ينتفع بهؤلاء القوم فى تشييد ذلك الصرح العلمى ، وأن يفتح لنفسه وللعلم دنيا عريضة فسبحة الجنبات .

وشهد له بالفضل من معاصريه أبو اسحاق إبراهيم بن على الحصرى

صاحب « زهر الآداب » و « جمع الجواهر » ، وانتفع بآثاره ومؤلفاته . وكذلك تلميذه أبو الحسن الباخرزى صاحب « دمية القصر » ، كما شهد له بعد ذلك أبو البركات عبد الرحمن بن محمد الأنبارى « ٧٥٧ » ، وأحمد بن محمد بن خلكان « ٦٨١ » وأبو الفداء « ٧٣٧ » ، وابن شاكر الكتبى محمد بن خلكان « ٢٨١ » ، وابن العماد الحنبلى « ١٠٨٩ » .

أما كتابه « التمثيل و المحاضرة » فهو رائعة من روائعه ، قدمه إلى الأمير شمس المعالى قابوس بن وشمكير . بعد أن كان قدم له من قبله كتابه « المبهج » ، فلتى المبهج من الرواج والاستنساخ ما طار به فى الآفاق . يقول الثعالي فى مقدمة التمثيل :

« وما زال العبد يريد أن يشفع ذلك الكتاب – يعنى المبهج – بما يحفظ معه عادة الحدمة ، ويقضى به حق ولى النعمة . . إلى أن استظهر بشعار اللولة – أنماها الله تعالى – على عمل ما يتشرف بالاسم العالى ، من كتاب في التمثيل والمحاضرة ، إسلامي جاهلي ، وعربي عجمي ، وملوكي سوقى ، وخاصى عامى ، يشتمل على أمثال الجميع ، ويضم نشر ما يجرى مجراها من ألفاظهم ، ويتضمن ما يأخذ مأخذها من فرائد النثر وقلائد النظم ، وفوائد الحدونوادر الهزل » .

ولا يعرف قدر هذا الكتاب إلا من اطلع فيه . وعرف مقدار الجهد الذي أنفقه الثعالبي في جمعه وتصنيفه . فقد جمع «عيون الأمثال من القرآن والتوراة والإنجيل والزبور ، وجوامع كلم الرسول والصحابة والتابعين . وعيون أمثال العرب والعجم ، ونتف الخلفاء ، وفقر الملوك والوزراء ، ونكت الزهاد والحكماء . ولمع المحدثين والفقهاء ، وحكم الفلاسفة والأطباء ، وغرر البلغاء والشعراء . وملح المحان والظرفاء ، وطرّر ف السؤّال والغوغاء ، وما تنفر د به كل فرقة من الدهاقين وما تختص به كل فرقة من الدهاقين

والتجار . وسائر أهل الصناعات المتباينة الأقدار ، وما يُتمثّل به من الشمس والقمر والنجوم والآثار العُلوية ، والدهر والدنيا . وضروب الجمادات وأنواع الحيوانات . وصنوف الأدوات والآلات » .

فالكتاب ضخم المادة ، غزير الفائدة . لا يكاد يستغنى عنه أديب . والفرصة التي أتاحها الأستاذ المحقق وعبد الفتاح محمد الحلو و لقراء العربية ، بإخراجه هذا الكتاب في هذا الثوب السابغ ، تستوجب شكره والثناء عليه ، بعد أن تنتزع الإعجاب الصادق بالجهد الذي بذله في تحقيق الكتاب على مخطوطاته الثلاثة ومقابلة نصوصها ، وتخريج تلك النصوص تخريجاً معقولاً على مراجع أصيلة كثيرة ، وترجمة ما يحتاج إلى ترجمة من الأعلام الكثيرة الواقعة فيه ، ترجمة موجزة مشفوعة ببيان مصادرها ، ثم القيام بعمل الفهارس الفنية التي تكشف الزوايا المتعددة لهذا الكتاب الضخم الذي بلغت صفحاته الفنية التي تكشف الزوايا المتعددة لهذا الكتاب الضخم الذي بلغت صفحاته

وحينما تفضلت « انحلة » بأن طلبت منى كتابة نقدية لبعض ما يظهر من كنوز التراث العربى أحجمت بادئ الأمر واعتذرت إليها ، لأننى لا أجد من الوقت ما يسمح لى بهذا العمل الجليل ، لأن وقتى مبذول فى عمل آخر مثله ، وهو معاناة الكشف عن كثير من هذا التراث .

و لكن « المحلة » عاودت الكرَّة على م فكتبت « اليوم » هذا التقديم والنقد لأحيى به زميلاً جديداً فى فن نشر التراث ، أعتقد أن هذا العمل الذى بدأ به هو باكورة طيبة تبشر حقاً بمستقبل مرموق .

وأستميح الأخ الأستاذ « عبد الفتاح الحلو » لأعرض عليه هذه التصويبات السريعة التي نتجت عن قراءة سريعة لم تتجاوز ليلة واحدة .

#### ١ -- ص ٩ س ٨ ورد هذا الشطر :

ه قد يصلح الله أمام السارى .

وأشير فى الحاشية إلى أنه فى نسخة « قد يصبح » . وهذه الأخيرة هى الرواية الصحيحة . وهو من رجز مشهور أوله :

لن يُسبَق الله عسلى حمار ولا على ذى مبَعة مُطارِ أو يأتي الخيئن على مقدار

الحيوان ٣ : ٤٦١ - والبيان ٣ : ٢٧٨ - وتأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ١٢٥ - وزهر الآداب ٩٩٥ - ومحاضرات الراغب ٢:٥٢٥ .

۲ — ص ۲۶ س ۲ « لقیه بدهن أبی أیوب ، و هو المرزبانی » و كذا ورد « المرزبانی » فی فهرس الكتاب ۲۰ ؛ وصوابه « الموریانی » نسبة إلی قریة « موریان » من نواحی خوزستان . قال یاقوت : « إلیها ینسب أبو أیوب الموریانی وزیر المنصور ، و اسمه سلیمان بن أبی سلیمان بن أبی مجالد . و قتله المنصور » . و قد أجمعت علی هذه النسبة كتب التاریخ .

٣ - ص ٥١ س ٧ ورد بيت الأفوه الأودى :

وصروف الدهر في إطباقها خلقة فيها ارتفاع وانحدار

و أشير فى التخريج بهامش الصفحة إلى نهاية الأرب ٣ : ٦٢ . صوابها ٣ : ٦٣ . وقد ورد فى نهاية الأرب « حلقة » وكلاهما خطأ . والصواب « خلفة » بالفاء كما فى ملحق نسخة الشنقيطى من ديوان الأفوه ص ٩ نقلاً عن الحماسة البصرية . والمراد بالحلفة ما خلف غيره، وبه فسر قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ خَلِفة ﴾ . أى هذا خلف من هذا ، يذهب هذا ونجىء هذا . وكل شيء نجىء بعد شيء فهو خيلفة . انظر اللسان ( خلف ٤٣٤ ) .

خ ص ٥٩ س ٣ ورد « المثقب العبدى » مضبوطاً بفتح القاف المشددة . وهذا خطأ يقع فيه كثير من الناس ، وصوابه « المثقب » بكسر القاف ، وقالوا : إنما سمّى بذلك لقوله :

ظهرن بكيلة وسدكن أخرى وثقتبن الوصاوص للعيون

انظر له الاشتقاق لابن درید ۳۳۹ بتحقیق کاتبه وابن سلام ۲۲۹ والخزانة ٤ : ۲۹۹ والشعر والشعراء ۳۵٦

فإذا ارعوى عاد إلى جهله كذى الضَّنَّى عاد إلى نكسه

صوابه « إذا ارعوى » كما فى طبقات الشعراء لابن المعتز ٩٠ ، وتاريخ بغداد ٩ : ٣٠٣ ، ونهاية الأرب ٣ : ٨٢ لا ص ٧٩ كما ورد خطأ فى الحاشية .

٦ - ص ٨٢ س ١ ورد هذا الشطر سهذا الضبط:

» شغل الحليّ أهله أن يعارا .

و صوابه ضبطه « شغل الحليُ أهلَه » ، قال الميداني في مجمع الأمثال : « أهل الحلي ، احتاجوا أن يعلقوه على أنفسهم ، لذلك لا يُعبر ونه » .

٧ - ص ٩٢ س ٥ :

ولا ذنب للعود الذمارى إنما حرق من دلت عليه لوائحه

مبدلاً عما فى الأصل ، وهو « للعود القَمارى . . إن دلبّت » . وما فى الأصل هو الصواب ، أى « القمارى » نسبة إلى « قمار » بفتح القاف ويروى بكسرها . قال ياقوت : « موضع بالهند ينسب إليه العود » . وفى القاموس مادة « قمر » : « وكقطام : موضع منه العود القمارى » . وقد جاء البيت على الصواب فى ۲۸۷ .

٨ - ص ٩٨ س ٧ ورد هذا البيت للبحترى :

والأرض لولا العداة ُ واحدة والناس لولا الفعـــال أمثال

وورد فى ص ٢٥٢ س ١٥ « لولا العيداة ً » . وصوابهما « العدّاء » كما فى ديوان البحترى ٢ : ٩٢ ؛ يقال عذيت الأرض تعذّى عذاء : طابت تربتها وكرمت . ويقال أرض عذية وعذاة ، أى طيبة التربة كريمة المنبت ليست بسبخة .

9 - ص ١٣٧ س ١٠ « بهرام كور » . صواب كتابته بالعربية «بهرام جور» كما فى نسخة ب . وهو بهرام جور بن يز دجر د، الملك الرابع عشر من الملوك الساسانية ، قال المسعودى فى التنبيه والإشراف ص ٨٨ : «وهو الذى نشأ عند ملوك الحيرة ، وبنني كه الحورنق . . وكان فصيحاً بالعربية ، وله بها شعر صالح » . وانظر الحيوان ١٤٠ ؛ وكتابته بالحاف الفارسية غير مألوف فى كتابة علماء العرب .

10 - ص 100 س ٢ « الكلام الحسن من مصائد القلوب » . الهمز فى مصائد للله فى كلمتين : هما « معائش » وقد قرأ بها نافع من السبعة ، والكلمة الثانية « مصائب » . انظر اللسان « عيش » . وجاء فى اللسان ( صيد ) : « وجمعها مصايد بلا همز ، مثل معايش جمع معيشة » .

11 - ص ١٨٤ س ١٥ ورد قول جرير: «أنا لا أبتدى ولكن أقتدى ». وفي نسختين من الأصول: «ولكن أعتدى». وهذا الأخير هو الصواب كما في الحيوان ٣: ٩٩، ٤٧٠، والبيان ٣: ١٦٥. يقول: إنه لا يبتدئ بالهجاء، ولكنه إذا رد على هاجيه هجاءه اعتدى عليه إرهاباً له. وربما نظر في ذلك إلى قوله تعالى: ﴿ فَاعتَدُوا عَلَيْهِ بِمثل ما اعتدَى عَلَيْهُمُ ﴾ .

وكذا وردفى العقد الفريده: ٢٩٦ برواية: «ولكنى معتد» قال ابن عبدربه: «يريد أنه يسرف في القصاص» .

۱۲ — ص ۲۱۶ س ۱۱ ورد قول العرب : « كل شيء مهة ومهاة ما خلا النساء و ذكر هن ۵ أى إن الحر يحتمل كل شيء حتى يأتى ذكر حرمه . ومعنى المهة اليسبر » .

وصوابه « مَنهَهُ ومَهَاهٌ » بالهاء فى كل منهما كما فى اللسان « مه » . قال ابن منظور : « والهاء من مهه ومهاه أصلية ثابتة . كالهاء من مياه وشفاه » .

۱۳ – ص ۲۱۶ س ۷ ورد هذا النص: « أدبه الليل والنهار من لم يؤدبه والداه » .

وليس هكذا . إنما هو بيت مشهور في حكمة سائرة معروفة : من لم يؤدبسه والسداه ألا بسه اللَّيل والنهسار أ

١٤ - ص ٢٥٣ س ١٢ ورد هذا النص فى صورة النثر « إذا قطعنا علماً بدا علم » . وإنما هو شطر من رجز معروف فى ديوان جرير ص ٥٢٠ ،
 وأنشده المبرد فى الكامل ٣٠١ ، ٣٥٦ . ٥٤٦ . ٧٣٨ من طبعة ليبسك ،
 وقبله :

أقبلن من ثهلان أو وادى خييـَمْ

على قبلاص مثل خييطان السَّلَم ْ

قد طُويتُ بطونُها طيَّ الأدَّمُ

بعد انفضاخ البُدُنْ واللَّحمِ الزِّيمَ

١٥ – ص ٢٥٤ س ١٢ ورد هذا النص على أنه شطر بيت :

م جد فقد تنفجر الصخرة بالماء الزلال ،

و إنما هو بيت كامل من مجزو الرمل للعباس بن الأحنف. أنشده ابن الشجرى في حماسته ص ٢٦٤. وقبله :

يا شبيك البكر في الحسر بن وفي بكعب المثال

۱۹ — ص ۲۰۰ س ۲ — ۳ ورد قول العرب : « إن ترد الماء بماء أكيس » . صوابه « أن ترد » بفتح همزة « أن » . ولا عبرة بضبطه في أمثال الميداني ١ : ۲۹ بكسر الهمزة . فإن إعرابه لا يستقيم .

١٧ - ص ٢٦٦ س ٦ ورد قول أبي نواس:

أية ُ نار قدح القـــادح وأيُّ جــد بلــغ المازح صوابه «أية َنار »، و «أيَّ جد »، بالنصب فيهما .

۱۸ — ص ۲۹۳ س ۳ « الرمح رشأ المنية » . والرشأ : الظبي . و لا وجه له . و صوابه « رشاء » . و الرِّشاء : الحبل الذي يتوصل به إلى الماء . و في نحو هذا المعنى قول عنترة :

يدعون عنتر والرماحُ كأنها أشطان بئرٍ في لبان الأدهمِ

۱۹ – ص ۲۰۶ س ۷ « صَفِرتُ لِم وطابى » . صوابه « صَفِرت » .
 وجاء فى اللسان فى تفسير قول امرئ القيس :

وأفلتهنَّ علبــــاء جريضاً واو أدر ْكنَّهُ صَفرَ الوطاب

وقیل : معناه أن الحیل لو أدركته قتل فصفرت وطابه التي كان يَـقرِي منها ، وطاب لبنيه . صَفير الوطب من اللهن ، أي خلا .

۲۰ – ص ۳۰٦ س ۸ ورد هذا النص على أنه نثر . وهو « كل امرئ فى شأنه ساع » . وإنما هو شطر بيت لأبى قيس بن الأسلت الأنصارى ، من قصيدة فى المفضليات ۲۸٤ مطلعها :

قالت ولم تَقَصِد لِقِيلِ الْحَنَا مهلاً فقد أبلغت أسماعي وصدره:

# أسعى على جُـل بنى مالك ،

۱۱ – ص ۳۲۰ س ٤ ضبط هذا النص بهذه الصورة : « لا تُكايلُ بالدم » . وصوابه « لا تَكايلُ بالدم » ، وهو جزء من بيت لبنت بهدل ابن قبرفة الطائى ، من أبيات في الحماسة ٢١١ ــ ٢١٣ بشرح المرزوق. وتمامه :

فيقتل جبرا بامرئ لم يكن له بواء ولكن لا تكايل بالدم

أى سقطت المكايلة فى الدماء منذ جاء الإسلام . فلا يقتل بدل الواحد إلا واحد . شريفاً كان أو وضيعاً . وورد هذا البيت فى اللسان « كيل » محرفاً .

77 - ص ٣٢٠ س ٨ - ١٠ « إلى حتنى مشى قدمى . العامة : أرى قدمى أراق دمى . فلان يغسل دماً بدم » على أنه نثر . وكلمة « العامة » بجب أن تؤخر بعد البيت ، لتكون عنواناً لقولهم فيما بعد « فلان يغسل دماً بدم » . والبيت معروف فى أمثلة علماء البلاغة للجناس ، وهو لأبى الفتح البستى فى معاهد التنصيص ٢ : ٧٥ - وينشدون بعده أخاً له :

فحكم أنسقد أمن ندم وليس بنسافعي نسدى

٢٣ -- ص ٣٢١ س ١٦ : ﴿ أَتَتَلَّكُ بِخَائِنَ رَجَلَاهُ ﴾ . صوابه ﴿ بِحَائِنَ ﴾ بِالحاء المهملة . و الحائن الهالك .

٢٤ -- ص ٣٣٦ س ١ " لكل أناس في بعير هُم خير » صوابه « خبر »
 والحبر ، بالضم : المعرفة والعلم . وهو مثل يضرب في معرفة كل قوم

بصاحبهم . انظر البیان للحاحظ ۱ : ۲۳۸ و ۳ : ۳۰۰ ، واللسان « جمل » ، وأمثال المیدانی ۲ : ۱۱۶ – ۱۱۰

٢٥ -- ص ٣٣٦ س ١٩ « صدّقنى سن بكره » ، صوابه « صد قنى » بتخفيف الدال ، يقال صدقت القوم ، أى قلت لهم صدقاً . ويروى : « سن » بالنصب وبالرفع أيضاً . وانظر أصل المثل فى أول باب الصاد من أمثال الميدانى ، وكذا فى اللسان « صدق » .

٢٦ -- ص ٣٣٧ س ٣ « كانت عليه كراعية البكر » بالعين المهملة . صوابه « كانت عليهم كراغية البكر » كما فى ثمار القلوب للثعالبي نفسه ص ٢٨٢ وأمثال الميداني ٢ : ٧٨ .

ويقال أيضاً «كراغية السقب » يعنون رغاء بكر ثمود حين عقر الناقة قُدار بن سالف . والراغية هنا بمعنى الرغاء . يضرب في التشاوم بالشيء .

۲۷ – ص ۳٤٣ س ۱۳ «هما كحماركى العبادى »، صوابه «العبادى» بكسر العين وتخفيف الباء ، نسبة إلى العباد ، وهم قوم من أفناء العرب نزلوا الحيرة ، وكانوا نصارى ، منهم عدى بن زيد العبادى . قالوا : كان للعبادى حماران فقيل له : أيَّ حماريك شر ؟ قال : هذا ثم هذا !! انظر ثمار القلوب للثعالى ۲۹۲ والميدانى ۲ : ۹۷ ؛

٧٨ ــ ص ٣٥٥ س ٧ « أحبُّ أهل العلم إلى كلبهم الظاعن » وكلمة « العلم » هنا مقحمة . وصوابه « أحب أهلي » كما في الحيوان ١ : ٢٥٩ ؛ وفي عيون الأخبار ٢ : ٨١ « الكلب أحب أهله إليه الظاعن » . وفي أمثال الميداني ١ : ١٨٣ « أحب أهل الكلب إليه الظاعن » . قال : وذلك أنه إذا سافر ربما عطبت راحلته فصارت طعاماً للكلب ، يضرب للقليل الحفاظ كالكلب محرج مع كل ظاعن .

۲۹ — ص ۳۵۷ س ۱ « روّعی جعار ٔ وانظری أین المفر » وورد فی اللسان « جعر » : « روعی جعار » ، وكلاهما محرف ، صوابه : « رُوغیی جعار » كما فی اللسان « روغ » وأمثال المیدانی ۱ : ۲۲۶؛ وجعار كقطام : اسم للضبع .

٣٠ - ص ٣٧٠ س ٩ « ليس قطا مثل قطا ، ولا المرعى فى الأقوام كالراعى » وإنما هو بيت من الشعر لأبى قيس بن الأسلت الأنصارى فى المفضليات ٢٨٥ وأمثال الميدانى ٢ : ١١٦ واللسان « قطا » . وصواب إنشاده :

ليس قطأ مثل قُطنيٌّ ولا ال مرَعييُّ في الأقوام كالراعي

هذه غجالة لبعض ما عن لى من صواب بعض الأخطاء أقدمها مشاركة فى تصحيح هذا الكتاب .

وقد فات الأستاذ المحقق – ولعل له عذراً في تحرج بعض الناشرين من إلحاق بيان للأخطاء المطبعية الواقعة في الكتاب ، وهو تحرج لا يقره العلم ولا دقة الأداء – أقول : فاته أن ينبه على الأخطاء المطبعية الواقعة في الكتاب ، وليس هذا من المغتفر في كتاب كهذا الكتاب مفعم بالنصوص والضبط .

وأما فهارس الكتاب فهى وافية حقاً ، ولكن بعضها عولج معالجة غير منظمة ، وهو فهرس القوافى . ومن رجع إلى طريقتى الأخيرة فى إخراج فهرس القوافى أمكنه أن يدرك منهجها التنظيمي الميتسر ،الذي أشرت إليه في كتاب « تحقيق النصوص » ص ٧٧ .

وأما فهرس « أنصاف الأبيات » فقد اختلطت فيه أنصاف الأبيات يأشطار الرجز : وأصبح الباحث حائراً بين الفهرسين ، وكان من الميسور عزل هذه عن تلك . كما أن من المألوف أن ما عرفت قافيته ألحق بفهرس القوافى ومزج به ، فيصبح مدار تلك الفهارس منحصر أ بين فهرس قوافى الشعر وفهرس قوافى الرجز ، وفهرس الصدور التي لم تعرف أعجازها ، وهو ما نظن الأستاذ المحقق فاعله إن شاء الله فى الطبعة المقبلة .

كما أن فهرس الموضوعات كان من المستحسن أن يرتب ترتيباً هجائياً مفصلا ، وهو أمر ليس بالعسر أيضاً .

إنى لأمد يدى مصافحاً للزميل الأستاذ « عبد الفتاح الحلو » الذى لم يسعدنى الحظ بلقياه حتى اليوم ، مهنئاً له بعمله هذا العظيم ، راجياً له دوام التوفيق فيما هو بسبيله من جهاد صادق ، وكفاح نبيل .

# حول ديوان البحترى

بقلم : عبد السلام محمد هارون

#### تقسدم:

عندما ظهر « ديوان البحترى » فى أحدث طبعاته بتحقيق الأخ الأستاذ حسن كامل الصبر فى ،أعجبى ذلك ، و دفعى إلى أن أقر أه فى عناية و حرص ، وأحببت كذلك أن أنال شرف المشاركة فى خدمة هذا الديوان الذى لم محظ من قبل بمثل هذه العناية الفائقة التى اضطلع بها الأستاذ الصبر فى .

فكتبت فى ذلك طائفة من المقالات فى مجلَّة « المجلَّة » التى يشرف عليها صديقى الأستاذ الكبير : يحيى حقى .

وقد أفسح لى الأستاذ حتى مجالاً واسعاً لأقدم بهض نماذج من التصحيحات والتحقيقات . فظهرت فى خمس مقالات صدرت فى خمسة أعداد متتالية من نو فمبر سنة ١٩٦٣ إلى مارس سنة ١٩٦٤ . وكان فى النية حينئذ أن يتصل القول . لكن عوائق وشواغل جمة منعتنى من استكال ما كنت سمله .

وقد أعجبت بالروح العلمية التي بدت من الأخ الأستاذ الصير في عندما ظهر المقال الأول ، وسملت ذلك في صدر المقال الثاني .

والذى فاتنى تسجيله هو مبادرة الأخ الصير فى عند انتهاء المقالات الخمس إلى مخاطبتى مكرراً إعلانه للرضاعا كتبت ، والاغتباط بما قدمت لأنه يعلم تمام العلم أنى لم أرد بما كتبت إلا الخير ، ويعلم أيضاً أنى شريك له فى خدمة هذا التراث ، وأن كل الناس يخطئ ويصيب ، والعصمة لله وحده .

وقد طلب إلى كثير من الأدباء ، أن أنشر هذه المقالات في رسالة خاصة تيسيراً للانتفاع بها والرجوع إليها . فأجبت ملتمسهم بجمعها في هذه الرسالة ، وأضفت إليها مقالاً سادساً ، ذكرت فيه ما عن كل بعد ذلك من استدر اكات وتصحيحات لم تنشر من قبل ، وهذا كله في نطاق الجزء الأول من الديوان .

و من الله التو فيق ي

مصر الجديدة { في ٢٩ من المحرم سنة ١٩٦٤

(\*)\_\_ | \_\_\_

لعل القدر الناس على فهم الشعراء هم الشعراء أنفسهم ، لأنهم بجرون معهم فى مضمار واحد ، ويسبحون فى محيط تتحد مياهه وإن اختلفت أغواره.

وكان مما صنع الله للبحترى أن يتولى أمر شعره رجل شاعر بالفطرة وبالصناعة ، وهو الآخ الفاضل حسن كامل الصيرفى . وقد قرأت له من شعره قديماً وتلوت له حديثاً ، فما شئت من ديباجة صافية الأديم ، وقول بسلس فى الإنشاد، ويسرى كالماء سهولة ويسراً.

وعلمت قديماً أنه معنى بشعر البحرى ، يرصد له المخطوطات ، ويعالج من أجله الأسفار والمحلدات ليجلو من شعره ، ويكشف من إشاراته التاريخية والأدبية ، ويبذل من الجهدما عبر عنه بقوله :

« و قطعت من عمرى سنوات حرمت نفسي خلالها من الراحة ، يصحبني

<sup>(»)</sup> مجلة «المجلة » عدد نوفمبر سنة ١٩٦٤م. ص ٩٨ – ١٠٧.

حين أصطاف ، ويلازمني حين أشتو ، ويقض على ليلات غموض في بعض شعره أريد أن أزيح خفاءه أو بعض خفائه ، ويشغل فكرى أياما تحريف فيه ، فأغدو وأروح مقلباً الرأى على كل وجه ، لأقيم عوجه وأرده إلى استوائه ».

وقد رجع الأستاذ الصير فى في تحقيق نسخته إلى ثمانية عشر معطوطاً ومطبوعاً من نسخ الديوان ، منها ثلاث نسخ مطبوعة ، إحداها بالجوائب سنة ١٩٧١ والثانية فى بيروت سنة ١٩١١ بشرح الشيخ رشيد عطية ، والثالثة فى القاهرة بمطبعة هندية سنة ١٩١١ بتصحيح الشيخ عبد الرحمن البرقوقى . وقد ذكر أوصاف الخطوطات الخمسة عشر فى مقدمة الديوان .

وهذا عمل مرهق مضن . وإذا عرف القارئ أن تلك النسخ تختلف اختلافاً بيناً فى ترتيب القصائد وعددها ، وعدد أبياتها ، واختلاف رواياتها ، وهو الأمر الذى محتاج إلى جهد مضن ويقظة ناصبة ، علم مقدار العنت الذى لاقاه ، والصعوبة التى ذلاها بصبره وجلده .

وقد قام الأستاذ الصيرفي بترجمة أعلام الديوان ، وبيان إشاراته التاريخية ، وتعيين تاريخ كل قصيدة ومقطوعة بما يستحق معه كامل الإعجاب وعظم التقدير .

وحينما ظهر هذا الجزئ الأول من الديوان بتحقيق الأخ الصبر في بادرت إلى اقتنائه وقراءته ، فقد كنت دهراً من المولعين بشعر البحترى وإدمال قراءته ، فكانت تلك الجلوة التي ظهر فيها حافزاً لى على معاودة قراءته ودراسة شعره في ظل هذا التحقيق العلمي ، هذا التحقيق الذي حالفه الصبر والدأب والأمانة ، ومحاولة الوصول إلى الكال .

وأشهد لقد وفق الأخ الصير في أيما توفيق ، وأشهد لقد بذل أقصى وسعه ولم يضن بشيء منه .

وقد لمحت فى أثناء قراءتى بعض المآخذ التى لا يكاد يسلم منها محقق ، فأخببت أن أضيف إلى تحقيقه جانباً من جهدى المتواضع . لأشاركه شرف الإسهام فى خدمة شعر البحترى .

وأعلم تمام العلم أن صدره أرحب من أن يضيق بإسداء بعض إشارات وتنبيهات من أخ مخلص لأخيه ، عسى أن يكون فيها استدراك لما مضى ، ونفع لما يستقبل من بقية أجزاء الديوان إن شاء الله .

## بعض المآخذ في المقدمة

ص ۲۷ س ۹ وكذا ص ۲۳ س ۱ وردت كلمة « البحاثي » ، بفتح الحاء وإهمال تشديدها ، والصواب تشديد الحاء كما في أنساب السمعاني الورقة ۲٦ قال : « هذه النسبة إلى البحاّث . وهو لقب لبعض أجداد المنتسب إليه ، وفيهم كثرة، منهم أبوجعفر محمد بن إسماق بن على البحاّثي » وهو العلم الذي تصدى له الأستاذ المحقق .

ص ٣١ س ٥ نجد أن المحقق يرجع جميع القصائد الغزلية للبحترى إلى مرحلة الصبا . وهى الجقبة التى جعل بهايتها سنة ٢٠٠ه . أى حين كان الشاعر فى السادسة عشرة من عمره . على أساس أن ميلاده كان فى عام ٢٠٠٤ ونجده فى أثناء الديوان يطبق هذه القاعدة على كل قصيدة غزلية فيجعل تاريخها سنة ٢٠٠ه . وكأن البحترى لم ينطق لسانه بالغزل إلا فى هذه السنة السعيدة وهو أمر عجيب حقاً لم نسمع بمثله . فلم يحدثنا التاريخ أن شاعراً لم ينطق بشعر فى الغزل إلا فى سنة معينة من سنى صباه . بل سمعنا وشهدنا شعراء كثير بن استفاض غزلهم و تشبيبهم فى جميع سنى حياتهم . بل فى عصر الشيخوخة والفناء . وقاد تغزل شوق و تغزل الجارم وهما فى سن عالية ، وفى عمر متقدم .

ص ٥٢ س ٧ يذكر الأستاذ أنه جمع بين طريقة المستشرقين في مراجعة النصوص وإثبات اختلاف الروايات ، وطريقة العرب الأقدمين في الشرح والتعليق .

ولم يقل أحد إن مراجعة نصوص المخطوطات ، وإثبات اختلاف الروايات طريقة ابتدعها المستشرقون ، وإنما هي عربية صميمة ولدت مع التأليف العربي ، ولازمته إلى عصوره المتأخرة . ولعله أراد طريقة المستشرقين في نشر النصوص عن طريق المطبعة ، فإن كان قد أراد ذلك ، ولا إخاله يعني غيره ، فإنه كان من الأجدر به أن ينص على ذلك ، لثلا يظن من به مرض أن للمستشرقين كل الفضل في ذلك ، كما يبدو من عموم عبارته .

بعض الآخذ في الديوان وشرحه

وهى ضروب ، منها ما هو فى متن الديوان ، ومنها ما هو فى تفسيره ، ومنها ما هو فى منهج الطباعة .

١ - ص ٥ البيت ٣ :

لا تأمرنتي بالعزاء وقد ترى أثر الخليط ، ولات حين عزاء

ورد فى تفسيره أن الخليط هو « الشريك » . وهذا معنى من معانى الخليط ولكن ليس مراداً هنا ، فليس المراد به الشريك فى ملك أو سكن ، أو شيرب أو تجارة ، بل المراد بالخليط القوم الذين خالطهم وعاشرهم ، وفيهم من هواه ويتصبّ به ، كما تفهمه لغة الشعر .

٢ ـ ص ١٩ البيت ٥٥ :

فإذا ما رياحُ جودك هبَّت صار قولُ العذَّال فيها هباء ووجه كتابته أن ينتهى الشطر الأول من البيت بكلمة « هبَّت » وتكون « صار » كلها فى الشطر الثاني . والقصيدة من بحر الخفيف . ٣ ــ ص ٢٩ البيت ١٥ : « والجود أجمعُ ساعةٌ من وائه » كان ينبغى أن يفسر « الواء » لغرابته . والواء هو الوأى ، وهو الوعد . ومثله الراء بمعنى الرأى . وقد أولع البحرى بالقلب في كثير من ألفاظ شعره .

\$ - ص ٣٠ البيت ٤ و ص ٨٤ البيت ١٤ وردت كلمة «سؤدد» بفتح الدال الأولى. والوجه في مهموز هذه الكلمة هو ضم الدال «سؤدد» كما في اللسان والقاموس. فإن أردت فتح الدال لم تهمز فقلت «سودد» ، ولك في هذه الثانية ضم الدال أيضاً «سودد » . وأما المهموزة فيتعبن ضم دالها.

## ٥ - ص ٣١ البيت ٩ :

بأبى أنت كم تُراميي بأمرى خيلفة ُ الدهر صبحُه ومَساوُه

والوجه «كم ترامكى » بفتح التاء والميم ، يعنى أن الدهر نختلف عليه بأحداثه ورزاياه ويترامى ، بأمره ، وهو لا يجد معيناً له على الدهر سوى ممدوحه . وما ورد فى الشرح من قوله «رامى الشيء : دافعه » لا وجه له فى هذا المحال .

٣ - ص ٣٣ البيت ٣ : « وطال ثواؤه في د منتيها »، فسر الثواء بأنه « البقاء » .

وصواب التفسير أن يقال : الثواءُ : إطالة الإقامة .

ومنه قول الحارث بن حلزة :

ه رب ثاو يمل منه الثواء ،

٧ - ص ٣٧ البيت ٣ : وردت كلمة « المدبر » عارية عن ضبط الباء بالتشديد والكسر ، كما وردت « سماوك » غير مهموزة ، وبذلك صار البيت ناقص الضبط مشوّه الكتابة .

۸ ــ ص ٤١ البيت ١٥ ورد في تفسيره أن مهلهل بن ربيعة زوّج إحدى بناته لمعاوية بن عمر .

وصوابه « بن عمرو » كما فى جمهرة الأنساب لابن حزم ص ١٣ من تحقيق كاتبه .

٩ ــ ص ٤٤ البيت ٥ جاء في قوله « ما أن ° يكون لديك» ، وصوابها
 « ما إن ° » و هي إن الزائدة لتوكيد النهي .

١٠ – ص ٤٧ البيت ٢٥ : « هو البحر الذي حُدَّثْتُ عنه » . ما هكذا يقولها الشعراء ، ووجه ضبطها « حدًّثْتَ عنه » بتوجيه الخطاب إلى عموم المخاطبين كما ورد في قول عمرو بن كلئوم في معلقته :

وذا البُرآة الذي حُدِّثْتَ عنه به نُحمَّى ونحمى الملجئينا

وضبط العرب لهذا التعبير بالخطاب . إشارة إلى أن أمر الممدوح معروف متعالم ، يتحدث به الناس ويفضى به بعضهم إلى بعض ، فلا يكاد أحد من المخاطبين يَجْهله .

١١ - ص ٤٧ البيت ٢٧:

أبا بكر بنيت بناء طُول من الإحسان ليس من البناء وصوابه «طَوْل » بفتح الطاء . وهو الفضل والقدرة ، والعلو على الأعداء .

وفى الحديث: ﴿ اللهُم بِكَ أَحَاوِلَ وَبِكَ أَطَاوِلَ»: مَفَاعَلَةُ مِن الطَّوَلِ بالفتح ، وهو الفضل والعلو على الأعداء .

۱۲ ــ ص ۱۷ البيت ۲۸ : « على رغم الحواسد والعكاء » . ضبطت « العكداء » ، فبطت « العكداء » بفتح العين ، ولا وجه له بهذا الضبط ، وإنما هو « العكداء » بكسر العين أو ضمها . فهو مما مدّ ه الشاعر .

17 – ص 22 البيت ٣٥ : ورد كلمة ٥ سُنُوك ٥ بضم السين . وصوابها ٥ سينوك ٥ بكسر السين ، جمع سنة بفتح السين ، لا يكون غير ذلك . و تغير حركة السين من الفتح في المفرد إلى الكسر في الجمع مما جعل النحويين يعدونه ملحقا مجمع المذكر السالم .

١٤ - ص ٤٧ البيت ٣٦ :

وإنَّ وسيلتي وأجلَّ مَنِّي إليك بحقٌّ أصحاب الإساء

و « مَنَى » تحريف ، صوابه « مَتَى » بالتاء من قولهم : متَّ إليه بحق القرابة ، أى توسل إليه به . وفى القاموس فى تفسير المت أنه « التوَسلُّ بقرابة » .

10 — ص ٤٨ البيت ٣٨ ، ٣٩ « الإعتلاءُ » و « الإبتداءُ » . لاتكتب الهمزة بالقطع ، وإنما تقطع في النطق فقط عند الضرورة . والوجه أن يشار إلى ذلك بوضع الكسرة بدلها . وقد تكرر هذا في مواضع كثيرة من الديوان ، منها ص ٨٣ البيت ٤ و ص ٨٤ البيت ٨ و ص ٨٨ البيت ٥ ؛

١٦ – ٥٥ البيت ٥ :

وكنت وأروى والشبابُ علالة ً

لِنَـشُوان من سكر الصبابة أو نشوى

وهو بيت مستقل ألمعنى ، وصوابه «كنشوان » بالكاف . ونحوه قول البحترى نفسه فى القصيدة التالية لهذه القصيدة :

وكنت وكانت ، والشباب علالة :

كنشوان من خمر الصَّبابة أو سكرى

١٧ - ص ٥٥ البيت ١٨ : « له سطوات ما تهدر وما تعوى » ،

وصواب ضبطه «ماتهر وماتعوى» أى لا يجرو أحد على مقاومتها ، كما يفهم من إشارة عبث الوليد ص ٢٩ ، وإن كان صاحب اللسان قد ذكر فى مادة (نبح ص ٤٤٩): «ويقال فى مثل: فلان لا ينعوك ولا ينبح ، يقول: من ضعفه لا يعتد به ولا يكلم نخير ولا شر ». فكأن هذه العبارة من عبارات الأضداد ، تقال للقوى المقتدر ، كما تقال للضعيف المستضعف.

۱۸ - ص ۵۹ البیت ۲۲ :

نُمثلُ بين البَدَّر سعْداً وبينَهُ ُ

إذا ارتاح للإحسان أيُّهما أضوا

و « تمثل » لا وجه لها هنا ، وصوابها « نُـمُسِّل » بالنون ، وبالياء بعد الميم كما ورد فى نسخة ا من الديوان وكما فى طبعة مصر ١ : ١١ و ٢ : ٣٢٦ ( إذ وردت هذه القصيدة مكررة فى طبعة مصر ) . يقال : ميل بين الأمرين تمييلا أى رجتَّح بينهما ووازن . وفى اللسان ( ميل ) : « والتمييل بين الشيئين كالترجيح بينهما » . وتقول العرب : إنى لأميل وأمايل بينهما أفضل .

١٩ - ص ٥٦ أيضاً البيت ٢٥ :

سُقينا بَسجلَيه وكان خليفةً

من الغيّيث ، إن أسقى بريِّقه ِ «أَرْوَى»

وجعلت «أروى » بين أقواس ، إشارة إلى أنها علم من الأعلام . وليس كذلك ، وإنما «أروى » هنا فعل ماض هو جواب الشرط قبله ، أى إن ستقيه ستى مسبع مرو . ولعل سبب هذا السهو أن «أروى » وردت في مطلع هذه القصيدة ، وهو :

لنا أبدا بثُّ نعانيه من « أروى » وكم أدنتك من لوعة «حُزوى »

۲۰ ـ ص ۵۷ البيت ۳۷ :

أَسفَنْتُ لغَضَّات من الْحُسْن شارفَتْ

لِذُعر الفراق أن تَغَيَّر أو تَذُوَّى

و صواب الضبط « أن تَغيَّرَ » أى أن تتغير ، محذف إحدى التاءن .

۲۱ - ص ۵۸ البیت ۲:

فواد هو الحرّان من لاعيج الجوّي.

إلى كبيل جمّ تباريحها حرى

هكذا ورد ضبط البيت دون زيادة ولا نقصان ، وهو يشيع فيه النقص الذي تحمل على الشك فى القراءة . والوجه أن ترسم كلمة « فؤاد » بالهمز ، و « الحرّان » و « حَرَّى » بتشديد الراء .

٣٧ - فى ص ٥٨ البيت ٣: « فلا دمعة ُ تُرقاً ، ولا مقلة تكرى » . ووجه ضبطه « تَرقاً » بفتح التاء لتتلاءم مع أختها « تَكرى » ، وإن كانت « تُرقا » بضم التاء صحيحة سليمة . ولكن للشعر لغة ينبغى رعايتها . يقال رقا اللمع رقئا : جف ً ، وأرقأه الله تعالى .

۲۳ – ص ۲۰ البیت ۱۱:

فوارس صَرعَتَى من تؤام وفارد وأرسال خيل في شكائمها عَفْرَى

وصوابها «عَقرى» بالقاف ، كما ورد فى النسخ: ح،ى ، ل . وهو جمع عقير . يقال عقر الفرس والبعير بالسيف عقراً : قطع قوائمه . وفرس عقير : معقور . وخيل عقرى . وأنشد فى اللسان (عقر ٢٦٩) ومعجم البلدان (سلّى) :

# بسلِیً وسلِلِین مصارع فتیة کرام وعقری من کمیت ومن ورد

٢٤ – ص ٢٠ أيضاً البيت ١٣ « توليّت خطوب الحرب مقبلة تترى »
 وفى هذا القول تناقض ، فإن التولى معناه الإدبار ، كما فى قول الله :
 « عبس وتولى » . وكيف يجتمع التولى مع الإقبال ؟ ! إنما هى « توالت »
 أى تتابعت . توالت الخطوب تواليا : تتابعت .

٢٥ ــ وفي ص ٦٦ البيت ٢ :

المؤثر العُليــــا على حظَّه

والحظُّ كل الحظ في العُليـــا

ولغة الشعر ولغة البحترى هي « العَلَيا » تقال بالمد وبالقصر ، ومنه شعر العباس من عبد المطلب :

حتى احتوى بيتُكُ المهيمنُ من خندف علياء تحتها النَّطقُ

وقول البحترى نفسه في الديوان ٤٤٤ :

يسمو بكفٍّ على العافين حانية

تهمي وطرف إلى العلَّياء طماح ِ

وقوله أيضاً في الديوان ٣٣٥ :

وشیدها حتی استحق تراثها ولایرث العکثیاء من لایشیدها وقول البارودی أخیر آ:

ومن تكن العلياءُ همــة نفسه فكل الذي يلقاه فيها محبب

وفى اللسان ( علا ) : « والعلياء : كل مكان مشرف » . و فيه أيضاً : « و العليا اسم للمكان العالى ، وللفعلة العالية على المثل » .

٢٦ - وفي ص ٦٣ البيت ٨:

وكم لطخ الأحبّة من نجير تبيت صُحاتهم عنه سكارى

وفى تفسيره : « الثجير مكان التراب المختلط بالسبخ » .

ولا أدرى من أين جاء هذا التفسير . والمعروف في « الثجير » أنه ما بقى من عصارة العنب ، أو هو ثفل كل شيء يعصر .

٧٧ — وفى ص ٦٨ البيت ٤ : «جمعت خلّتين : حسناً وليناً » بضم الحاء فى «خلتين » . والحلة بالضم : الصداقة والمحبة ، وهى الصديق والحبيب أيضاً ؛ ومنه فى الكتاب العزيز « لا بيع فيه ولا خلّة ولا شفاعة » . وليس هذا مراداً ، وإنما هى « الحلة » بفتح الحاء بمعنى الحصلة تكون فى الرجل ، هذا مراداً ، وإنما هى « الحلة وخلة سيئة ، والجمع خلال ، ومنه فلان كريم يقال : فيه خلة صالحة وخلة سيئة ، والجمع خلال ، ومنه فلان كريم الحلال ، أى الحصال .

۲۸ ــ وفي ص ۷۳ البيت ۱٤:

وتركته « بالحيسل » ثم طلبته

« نخليج بارق » حيث عزّ المطلب

وليس هذا في مألوف الكتابة ، والمألوف : به « الحبل » ، وبه « خكيج بارق » ، بوضع الباء في خارج الأقواس .

٢٩ – وفي ص ٧٤ البيت ٢٧ :

ولحربة « الإسلام » حين مهــزّها

هول يُراع له النِّفاق ويُرْهَبُ

وصواب ضبطه « ويَرْهب » بالبناء للمعلوم ، كما أنه لا وجه لوضع كلمة « الإسلام » بين الأقواس .

٣٠ ــ وفي ص ٧٥ البيت ٣٧ :

ما إن ترى إلا توقيُّد كوكب

فی ﴿ قُـوَمِسٍ ۗ ﴾ قلد غار فیه کو کب ٗ

وقال الشارح: « والأصول أجمعت كلها على أنها قونس بالنون ولكن الثابت فى معجم البلدان قومس بكسر الميم ، وهو كورة كبيرة واسعة فى ذيل جبل طبرستان ، اجتاز بها أبو تمام فى طريقه إلى نيسابور » .

وهذا، كله تحيل يرمى إلى أن « قومس » اسم بلد . وهو غير صحيح ، إنما هو « قَونَسَ » كما ورد فى جميع أصول الديوان . والقونَسَ : أعلى بيضة الحديد التى يلبسها الفارس فوق رأسه . شبه لمعان السيوف واضطرابها وهويتّها فوق قوانس الحديد بتوقد الكواكب وانطفائها. وهو نحو قول بشار:

كأن مُثار النقع فــوق رنحوسنا

وأسيافنا ليسل تهاوى كواكبه

هذا إلى أن ضبط « قومس » اسماً للبلد بفتح القاف خطأ أيضاً ، والصواب ضمها مع كسر الميم . كما أن كلمة « جبل طبرستان » غير سليمة أيضاً ، وصوابها « جبال طبرستان » كما في معجم البلدان الذي نقل الأستاذ المحقق منه النص .

٣١ -- ص ٨٢ اليبت ٣٣:

\* ينسيك جودً الغيث جودًهم ۽

و الوجه ضبط « جو د » الأو لى بالنصب .

# ۳۲ – ص ۸۶ المبیت ۳۰:

تُرة من أنامــل ظلن بجري ن على الحابطين جَرْى الشعابِ

جاء فى تفسيره أن الحابط السائر فى الليل على غير هدى . وهو معنى صحيح ولكنه ليس مراداً ، بل المراد بالحابط هنا طالب المعروف . والحبط : طلب المعروف ، يقال خبطه بحبطاً ، واختبطه ، ومنه قول زهير فى ديوانه ٥٣ واللسان (خبط ) :

ولیس مانع ذی قربی ولا نسب

يوماً ولا خابطاً من ماله ورقا

كما يقال لمعطى المعروف خابط أيضاً وإن يكن غير مرادٍ هنا ، ومنه قول علقمة :

وفى كل حيِّ قد خبطتَ بنعمةِ

فحق ً لشأس من نكداك ذَنُوبُ

وجاء فى تفسير الشعاب أنها الطرق والمعاطف ، والطرق والمعاطف لا تجرى ، بل يقال فى تفسيره إن الشعاب جمع شعب ، وهو مسيل الماء نى بطن الأرض ، كما ورد فى القاموس وغيره .

### ٣٣ – ص ٨٧ البيت ٣٦ :

مين جعاد الأكف غير جعاد ٍ وغضاب الوجود غير غضاب

ورد فى تفسيره « جعد اليد . أى بخيل . غير جعاد ، أى غير منقبضين على المساوئ والمقابح » .

والناظر فى البيت يرى أن البحثرى جمع بين نعتين خيلقيين ونعتين آخر بن من نعوت الأخلاق . أما الخيلقيان فقد وضع « جعاد الأكف » إزاء

« غضاب الوجوه » وهذا يقتضى أن تفسر الجعاد بأنها القصيرة ، وقصرها يستدعى وصفها بالبخل ، كما أراد بغضاب الوجوه كراهة المنظر وبشاعة الخلقة .

وأما الوصفان الآخران فهما قوله «غير جعاد » ، وهو يعنى بذلك غير الأسنياء الأجواد . ومنه قول الأسنياء الأجواد . ومنه قول كثير يمدح بعض الخلفاء :

إلى الأبيض الجعد ابن عاتكة الذي

له فضل ملك في البرية غسالب

ويقابله « غير غضاب » ، أى هم لا يقدرون على السطوة والغضب ، لضعفهم وتهافتهم .

وأحب أن أنبه هنا إلى أن كلمة «المساوئ» الواردة في الشرح مما يحطئ فيه كثير من الأدباء، وصوابها «المساوى» بدون همز ؛ فإن العرب لم تهمز هذا الجمع ، كما في اللسان والقاموس والمعجم الوسيط (سوأ). ومنه قول العرب : «الخيل تجرى على مساوبها » يضرب للرجل يستمتع به وفيه من الحصال المكروه . وجاء في المعجم الوسيط ص ٢٦٢ : «المساوى المعايب والنقائص . لا تهمز ، قيل لا واحد لها ، وقيل واحدها سوء على غير قياس ».

٣٤ – وفى ص ٩٥ البيت ٣٤ وردت كلمة « العُلْيا » بضم العين ، وصوابها بفتح العين كما سبق فى التنبيه بالرقم ( ٢٥ ) .

٣٥ ـــ وفي ص ١٠٠ البيت ١٥ :

صريح الخيل والأبطال أغْننَى عن الهُجُنات والحيلُط المشوبِ فسرت « الهجنات » بأنها القبيحات المعيبات . ووجه التفسير أن يقال

إن الهجنات جمع هجنة ، بضم الهاء وسكون الجيم ، وهي اللؤم ودناءة الأصل . والهجين : اللثيم ، والعربي وُلد من أمّة . وقد هجن ، ككرم ، هجنة وهنّجانة وهنّجونة .

#### أخطاء مطعة

هذا بعض ما ظهر لى من المآخذ في المائة الصفحة الأولى من الجزء الأول
 من الديوان . وهذا الجزء في ٦٣٨ صفحة غير المقدمة .

كما أن هناك بعض أخطاء مطبعية أشر إلى أهمها فيما يلي :

ص ١١ فى تفسير البيت ٤٨ « أى يسرها بالدرع »، صوابه « يسترها »

ص ۶۹ فی تفسیر البیت ۶ « و عد بن الرعلاء » . صوابها « عدی » ص ۲۰ البیت ۵ « بقائح نفسی » .

ص ٨٠ في تفسير البيت ٢٠ «أدين طانجة » . صوابه « طابخة » .

ص ۸۲ فی تفسیر البیت ۲۲ « جندب » : « هز وجندب » . صوابه « هو جندب » .

ص ٨٦ البيت ٣٣ « اقتسام » ، هي « اقتسام » .

حس ۸۸ فی تفسیر البیت ۷ « أنه و دد » . صوابها « أنه ر دد » .

ص ٩٠ البيت ٣ « وحزم خَـَوُول » . صوابه «خُـُوُول» بضم الحاء .

ص ۹۷ فی تفسیر البیت ۳۴ « صدور البیوب » صوابها « صدور البیوت » .

ص ۹۷ في تفسير البيت ۳۸ « احتبطت » . هي « احتطبت » .

ص ١٠٠ في تفسير البيت ١٦ « جمعه قوارح » . هي « جمعه قوادح » .

# (\*)<del>-</del> + --

كنت على إشفاق وحذر حينما تناولت القلم لأكتب مقالى السابق ، فإنى أعرف أن القيام على العلم يقتضى صاحبه أن يهذب من نفسه ويصقلها ، ما استطاع التهذيب وما استطاع الصقل . ومما عرفناه فيما قرأنا أن يكون القائم على العلم حريصاً أشد الحرص ألا يصل منه إلى غيره فى مجال العلم ، صديقاً كان أو غير صديق ، ما يؤذى نفسه أو يلمس شعوره ، فخشيت ألا أكون مستولياً على هذا الحلق ، وقالت لى النفس : إنه مهما يكن لك من ثقة بصديق فقد بجد الصديق فى بعض القول الصالح ما يتأوّله على غير القصد الذي عنيت ، وقالت لى النفس : لا عليك أن تترك القول لغيرك ليتولى هو الذي عنيت ، وقالت لى النفس : لا عليك أن تترك القول لغيرك ليتولى هو ما أردت أن تتولاه .

ويبدو أن نفسى لم تصد ُ قنى فى ذلك تمام الصدق ، ويبدو أن نفس صديقى الأستاذ «حسن كامل الصير فى » تسمو فوق القمة التى رأيته فيها ، فقد بادر حينما علم بوصول مقالى الأول إلى « المجلة » إلى مخاطبتى ، معلناً غبطته وسعادته ، شاكراً ما عداً ه هو صنيعاً أقدمه إليه وأخصه به ، طالباً مزيداً من القول فيما بدأت .

ولا يسعنى الآن إلا أن أضعف له الشكر إضعافاً ، وأن أنوه بفضله البارع ، وخلقه العلمي الفاضل .

وهأنذا أتابع بيان بعض التصحيحات والتنبيهات لما جاء في طبعة الديوان:

٢٣ – ص ١٠١ البيت ٢٤ :

تصوّب فوقمهم خررق العَوالى

وغاب « الحطُّ » مَهزوزَ الكعوب

<sup>(»)</sup> مجلَّة « المجلَّة » عدد ديسمبر سنة ١٩٩٣ من ص ١٠٣ - ١١٣ .

وخرق العوالى ، وهى أعالى الرماح أو أسنتها . يحار فيها الفهم . فليس من المعروف أن تصوب المقاتلة خرقاً تجعلها فى رماحها ، وماذا عست أن تفعل ثلك الحرق ؟! وإنما هى « حزّق العوالى » بالحاء والزاى . وهى جمع حزقة ، وهى الجماعة من كل شى ء حتى الربح .

و أنشد في اللسان :

غَيَّرَ الْجِدَّةَ من عرفانها حرَّقُ الرَّيح وطُوفانُ المطرَّ

ومنه بيت عنترة المشهور :

تأوى له حيزَق النَّعام كما أوتْ

حِزَق بمانية الأعجم طيمطيم

أى جماعات النعام . وقد وردت هذه الرواية الصحيحة فى نسختى ب ك الديوان .

٣٧ \_ ص ١٠١ البيت ٢٩:

فسرت « الموقّعة » بأنها الحفيفة الوطء ، ولا أدرى من أن هذا التفسير ، وإنما هذا التفسير للموقّعة بكسر القاف المشددة ، وليس هذا اللفظ مراداً ، كما ليس معناه مراداً . أما « الموقّعة » المرادة ، وهي بفتح القاف المشددة ، فهي الدابة بظهرها آثار الدبر ، لكثرة ما حمل عليها وما رُكبت ، فهي ذلول مجرّبة ركوب .

۲۸ - ص ۱۰۲ البیت ۳۳ :

أخافُ عليهيما إمرارَ مرَّعيً

من الكلأ الذي عبِلَفَاه مُوبي

و « عيلنهاه » لا وجه لها . وإنما هي « عَلَقَاه » بفتح العين لا كسرها ، بالقاف لا بالفاء ، كما ورد في نسخة ا في حواشي الديوان .

و « العكلى » : شجر تدوم خضرته فى القيظ ، وله أفنان طوال دقاق ، ولا خبر فيه ، كما فى المخصص لابن سيده ١٦٤ : ١٦٤ .

والعلقي مذكر ، فإن الألف فيه للإلحاق كما يقول أهل العربية .

٢٩ - ١٠٣ البيت ٤٢ :

فلبَلسَّهم السَّديد أحب غيبًا

إلى الرَّامي من السَّهم المُصيب

والسديد والمصيب سيان . فلا وجه للمفاضلة بين متماثلين ومتكافئين ، والوجه هو « الشريد » ، كما جاء نى رواية مروج الذهب ؟ : ٢٤ ؛ وهذا المعنى هو المناسب للبيت الذى قبله ، وهو :

تَناسَ ذنوب قومك إنَّ حفظ اا

ذُنُوب إدا قَدُمْن من الذُنوبِ

ن عُ ص ١٠٥ البيت ١٠ وردت فيه كلمة « ويُحزِنني » ، والضّبط الأعلى « ويَحزُنني » من الثلاثي ، وبه قرأ جمهور السبعة في قوله تعالى : « إني ليّحزُنني أن تذهبوا به » . وانفر د نافع بقراءة « ليُحزِنني » . انظر إنحاف فضلاء البشر ٢٦٣ .

١٤ – ص ١٠٥ البيت ١٦ :

لقيت به حدث الزَّمان فَعَلَّه

وقد يَثْلُمُ العضبُ المهنَّدُ في العضب

جاء فى تفسيره : « العضب : السيف ، والعضب الثانية : الضرب . يثلم : يتكسر حرفه » . ووجه تفسيره أن العضب السيف القاطع في الموضع الأول وفي الموضع الثاني أيضاً . ولا يسمى السيف عضباً حتى يكون قاطعاً . جعل البحترى ممدوحه أقوى من الدهر ومن سطواته ، فهو قهار لما يأتي به الدهر من أحداثه . وضرب لذلك مثلا بالسيف القاطع الذي يكسير مثيلة من السبوف القاطعة إذا تلاقيا في الضرب .

فصواب التفسير في « يثلم » هو « يكسر غيره » لا « يتكسر حرفه » ٪

۲۶ – ص ۱۱۶ البیت ۱۹ « حین خلتُوا مداه » ، صوابه « خلتُوا » أی ترکوا مداه و تجاوزوه .

٤٣ ــ ص ١١٤ البيت ٢٢ في نعت ممدوح :

يُشْهَدُ الأنسُ حَنْ يُشْهَدُ فينا

ويغيب السُّرورُ حـــــــن يغيبُ

صوابه « يَشْهَاد الأنس حِين يَشْهَد فينا »، أى يحضر الأنس حين يحضر فينا . يقال شهد يشهد ، أى حضر ؛ وهو ما يقابل غاب يغيب . فهو يقرن حضور الأنس والسرور وغيابهما بحضور ذلك الممدوح وغيابه . وهذه لغة مطردة للبحترى ، منها قوله في ص ٢٠٣ :

وعبدك أحظتُه لدَيك نصيحة وعبدك ومغيب

وقوله في ص ۲۰۳ :

فعساد بنو العبَّاس عمِّ محمد وشاهد عزّ الناس فيهم وغاثبه

وقوله في ص ۲۲٦ :

إذا اقتصرت على حكم الزمان فقد

أراك شاهد أمر كيف غائبه

وقوله في ص ٢٤٤ :

تزداد أكرومـــة أبوَّتُه إذا اعتزى شاهداً إلى غَيبَه

وقوله في ص ٢٥٤ :

أو حشت مذ غبت قوماً كنت أنسهم

إذًا شُهِيدتهم فاشْهُد ولا تُغيب

وفی ص ۳۷۳ :

لئن خس َّ حظُّ الغائبين لقد زكت

حظُوظُ الشُّهُود من نداك وجدَّت

وفي ص ۲۰۲:

إن غار فهو من النباهة منتجد

أو غابَ فهو من المهابة شاهد

٤٤ - ص ۱۲۳ البيت ۲ « حُسن الأسكى » فسرت الأسي بأنها « التأسى والتعزى » . وصواب التفسير أن يقال : « الأسي : جمع أسوة ، وهو ما يتأسى به الحزين . أى يتعزى » .

٥٤ – ص ١٣٠ البيت ٢ :

وصواب ضبطه « وموت الحقوق » بالجرّ ، عطفاً على « غَنَوَى ّ » فى البيت قبله ، وكذا « فلا يائس ّ ، بالتنو ىن . وقيل البيت :

لعمرك ما العَجَبُ العاجبُ

سيسوى غَنوَى له حاجب

٤٦ - ص ١٣٣ البيت الأول : ورد اسم القرية « جُلُلتا » بضمتين .
 وصواب ضبطها « جَلُلتا » بفتح الجيم وضم اللام الأولى ، كما فى معجم البلدان و القاموس ( جلل ) حيث نصا على هذا الضبط بالحروف ، لا بالقلم .

وورد في آخر هذه الصفحة أن الحجام هو الحلاق . وهو سهو ، وسأقول فيه بتفصيل في التنبيه رقم (٥٣) .

٤٧ - ١٣٧ البيت ٢١ : « عند جد الحادثات » صوابه » جيد الحادثات » بكسر الجيم ، أى اشتدادها . كما سقطت ألف « الذي » الواردة في هذا البيت .

٤٨ - ص ١٣٩ البيت ٣ :

رما كان مَوْلاهُ وقد سامَهُ الرَّدَّى

بمتَّنْدِ البُّفْيَا ولا لسيِّن القَلْبِ

فسرت البُقْرَيا بأنها ما يبتى من الشيء . وأذا لا أحق هذا التفسير ، ولو صبح لما كان مراداً ، فإن المراد بالبقيا هنا الإبقاء على غيرك ورحمتك إياه . ومثله الرعيا من الإرعاء على الشيء . يقال : أبقيت على فلان ، إذا أرعيت عليه ورحمته ، والاسم البقيا . قال اللَّعين المنقرى :

ف بُقْنَیا علی ترکتمانی ولسکن خِفْتما صَرَّدَ النبال

٤٩ - ص ١٤٢ البيت ٢ :

فَقُلْتُ لَمَّا أَتَى دَهُمْيَاءَ مُعْضِلَةً مِنْ أَحْدَثُتَ ذَا النَّسَا

أدركت الريبة الشارح في عجز هذا البيت وقال « ولعل وجهه الصحيح أن وحدد » . وهذا الوجه الذي ذكر ، أسلوبه ينتمي إلى عصرنا هذا ، ولا إخال البحتري يسبق عصرة هذا السبق الظاهر . ولا غبار على نص هذا البيت ، فإنه تهكم ضاحك مهذا المهجو الذي ادعى نسبته في قضاعة ، يقول له البحتري : أنفق وأخلف من هذا النسب المزعوم ما استطعت ، فلن تجد من يرى صدقك في هذا الزيف ، ولن تحصل منه على طائل ، فإنه كخيال النائم الذي يرى نفسه ذا ثراء عريض ، ينفق منه ذات اليمن وذات الشمال ، وهو لا حقيقة فيه .

ونحو هذا التعبير مألوف عند الشعراء ، ومنه قول ابن مقبل في اللسان (عور):

فَأْخُلُفُ وَأَتَلَفُ إِنْمِا الْمِالُ عَارَةٌ

وكُلْه مع الدهر الذي هو آكلُه

٥٠ ــ ص ١٥٩ البيت ٩ : « ولم تجد لمعزل » ، صوابه « لمعذَّل » من العذل ، وهو اللوم .

١٥ – ص ١٦٠ البيت الأول :

قِصَّةُ ُ التَّلِّ فاسمعوها ، عُجَابَهُ ۚ

إن في مثلها تطول الحطاية

فيه مأخذان : المأخذ المطبعي تحوير الباء في « الحطابة » إلى ياء والقصيدة باثية ، وأما اللغوى فإن « الحطابة » بفتح الحاء لا غير

۲۵ - ص ۱۶۷ البیت ٤ :

أَحْفِرُوا التَّلُّ بَا «يَا بَنِّي عَبُّدُ الآعُـ

لى » : وأثبروا سُخورَه وترابَهُ ْ

و صواح كتابته:

احفرُوا التَّلُّ يا « بني عبد الاعلى »

وأثبروا صُخــــورَه وتُرَابَهُ ْ

محذف « يا » المكررة ، ووصل همزة الأعلى لا قطعها ، لضرورة الوزن ، وكتابة « الأعلى » جميعها فى الشطر الأول من البيت . وهو من بحر الخفيف .

۳۵ - ص ۱۹۸ البیت ۶ ورد فی تفسیر « المحاجم » آنها أدوات الحلاقة ، ومثله ما ورد فی ص ۱٤۳ « وقد کان حجاماً ، أی حلاقاً » .

والصواب أن «المحاجم » أدوات الحجامة ، وهي القوارير التي مجمع فيها الدم بعد أن يمتصه الحجام بغمه أو نحوه . وفي حديث الصوم : « أفطر الحاجم والمحجوم » أي تعرَّضا للإفطار . أما المحجوم فللضعف الذي يلحقه من حروج دمه فر بما أعجزه عن الصوم . وأما الحاجم فإنه لا يأمن أن يصل إلى حلقه شيء من الدم فيبتلعه . ومنه المثل : « أفرغ من حرجاًم ساباط » قالوا : كان يعبر الأسبوع والأسبوعان فلا يدنو منه أحد ، فعندها يخرج أمه فيحجمها لمرى الناس أنه غير فارغ . وما زال ذلك دأبه حتى أنزف دمها هائت فيجأة

و المحاجم أيضاً : المشارط التي جرح بها المحجوم ليمتص دمه .

و الحلاق غير الحجام ، فالأول لتحليق الشعر ، والآخر لاستنزاف الدم . و إضافة عمل الحلاق إلى الحجام لا يصبح معه أن يقال لما يستعمله الحلاق من أدواته «محاجم » . بل هي مسميات خاصة لها أسماوُها ، فلا يقال للمقص محجم . كما لا يصح أن يقال للمشط محجم . لكن الحلاق إذا زاول الحجامة مع عمله صح أن يقال له حجام ، وإن قصر عمله على الحلق لم يصح أن يدعى حجاماً . وكذلك الحجام إن لم يزاول الحلق لم يصح تسميته حلاقاً . فالتعميم في تفسير الحجام بالحلاق لا سند له في اللغة ولا في الاستعمال .

٥٤ – ص ١٦٨ البيت ٨ :

فبنُوهُ اللَّامُ شانُوا السكتابَه

ورد فى تفسير الصدى أنه العطش ، وهو تمسير صحيح ولكنه ليس مراداً. فالصدى هنا طائر تزعم العرب أنه نخرج من رأس الميت فيصيبح على قبره : اسقونى اسقونى !! وهو الهامة أيضاً ، ومنه قول ذى الإصبع :

با عمرو إلاَّ تَدَعُ شتمي ومنقصتي

أَضْر بـُك َ حيثُ تقول الهامة ُ اسقوني

والذى يعين هذا المعنى الجاهلى قصة الأبيات التى ورد فيها . وذلك أن هؤلاء المهجوين – وهم بنو ثوابة وكان جدهم حجاماً . وبنو عبد الأعلى وكانوا من نسل صائد سمك – تنازعوا على ميراث تلً من التلال وتلاحوا في ذلك . فصور البحرى تنازعهم والحكم بينهم في هذا النزاع بهذه الصورة الساخرة :

قصة التَّلِّ فاسمعوها عُنجابه

إنَّ في ميثليها تطول الحَطابه

ادَّعَىٰ التلَّ فرقتان تلاحَوْا

آل عبد الأعلى وآل ثوابه

حَسَكُمَ الحاكمُ الجنيديُّ فيهم

بصوابٍ . فلا عدِّ منا صوابه :

احفروا التل يا بنى عبد الاعلى

وأثبروا سخمصوره وترابه

إن° وجـــدتم فيه شيباك أبيكم

أو وجدتم محاجما إن حفرتم

زال شك العصابة المرتابه

فبكَرَتْ جُنُونَة من الخوصِ فيها

آلة الشيخ وهو جدُّ لبابه

فينوه اللئام شانوا الكتابه

٥٥ – ص ١٧٠ البيت ٦ « جَادَمها » . وضبطها بالفتح صحيح ، ولكن الأوفق أن تضبط بالكسر وهو الضبط المشهور . أو أن تجمع بين الضبطين .

70 — ص ١٧١ البيت ٧ ه ما كان إلا مُكافاة و تكرَّمة » ، ضبطت راء « تكرمة » بالضم، وصوابها : « تكرمة » بكسرالراء كما هو في المعاجم ، وكما هو قياس المصادر في نحوالتجربة والتذكرة ، وقد كثر تنبيه العلماء على خطأ التجرُبة والتجارُب بضم الراء . وقال ابن خالويه في ليس من كلام العرب ص ٢٠ : « ليس في كلام العرب مصدر على وزن تفعلة — يعني بضم العبن ... إلا حرفاً واحداً ، قال الله تعالى : ولا تُلقوا بأيديكم إلى التهلكة » .

٥٧ - ص ١٧٢ البيت ٢٤ في قصيدة مديح :

فسلاتهم بتقصير ولا طبع

ولو هممت نَهاك الدُّن ُ والحسبُ

وضبط «تهم » بهذا الضبط معناه النهى لذلك الممدوح ، وهو لايتناسب مع مقام المدح ، والوجه « فلا تهم » بالرفع ، بصيغة الإخبار لا بصيغة الإنشاء ، أى فأنت لا تهم بذلك ولا بجول مخلدك .

٥٨ -- ص ١٧٦ البيت الأول « وعقلك المستهتر الذاهب » وضبط « المستهتر » بكسر الناء خطأ شائع ، والصواب فتح الناء ، من قولم : استُهتر فلان بالشيء ، إذا ذهب عقله فيه وانصر فت هممه إليه حتى أكثر القول فيه بالباطل . انظر اللسان ( هتر ) .

٥٩ – ص ١٨١ البيت ٢٩ :

ويُحجَب فيكم عَبَنْدُهُ وهو بارزُ ً

تُناجُونه بالعييِّ من غير حاجيبٍ

وكلمة « بالعيّ » لا وجه لها في هذا المجال ، ويتعين أن تكون « بالعين » لتم الصناعة في البيت في انضمام الحاجب إليها على ما في « الحاجب » من التورية ، فإن المراد به واحد الحجّاب الذين يحجبون الولاة والأمراء . أي تناجون ذلك الممدوح بأعينكم لا يحجبكم حاجب . يذكر سهولة الإذن على ذلك الممدوح . وأنه ليس ممن محتجب .

٦٠ – ص ١٨٣ البيت ٥٠ :

يُحرِّق تحريق الصواعق ألهبَتْ

برعُد وينقض انقضاض الكواكب

فسرت «ألهبت » بمعنى تتابعت. والتتابع إنما يكون معنى لألهب بالبناء للفاعل. يقال ألهب الفرس: اجتهد فى عدوه وتابع جريه. ويقال أيضاً ألهب البرق : تتابع . وإلهابه : تداركه بحيث لا يكون بين البرقتين فيرجة. والإلهاب فى قول البحترى من ألهبه المتعدى . أى استحثه وزاد من اشتعاله وضرامه . يشر إلى أن الرعد يشر الصواعق ويضاعف من وقعها .

11 – ص ١٨٧ البيت ٢٧ « متقسم الأحشاء » . صوابه ، متقسم الأحشاء » كناية عن اضطرابه . وهو كقولهم : متقسم القلب ، وكأن البحترى أراده فلم يمكنه الشعر . ويقال أيضاً : أصبح فلان متقسما : أى مشرك الخواطر بالهموم . وقد تقسمته الهموم . انظر أساس البلاغة (قسم) .

٦٢ – ص ١٨٧ البيت ٢٩ :

تْكَلَتْكُ كَافرة أَتْتُ بِكُ فَجِرَةً "

إلاً اجتنبثتَ العارضَ المجنوب

وصوابه « أتت بك فجرة ً » أى عن سبيل الفجور . ينعت أم ً هذا الرجل بالفجور . كما أن « إلا ً » صوابا « ألا ً » بالفتح ، أى هلا . وهي التحضيض مثلها . و « ألا ً » هذه تخفي على كثير من الأدباء مع كثرة استعمالها في النصوص القديمة بمعنى التحضيض . أما « إلا » الاستثنائية الواقعة في نحو هذا الأسلوب فإنما ترد بعد أفعال القسم الطلبي و الاستعطافي . نحو أقسمت علبك إلا ما فعلت كذا ، و نشدتك الله ، وعمّر تك الله . و منه قول الأحوص :

عَمَّرتُكِ اللهُ إلاّ ما ذكرتِ لنا

هل كنتِ جارتنا أيَّامَ ذى سَلِم

فالفعل قبلها فى صورة الموجب وهو مننى فى المعنى ، والمعنى : ما أسالك إلا كذا ، فهو من قبيل الاستثناء المفرغ . انظر الخزانة ١ : ٢٣ بولاق .

وفيها أيضاً أن الفارسي كان يضبط « إلا » فى بيت الأحوص بالفتح ، يجعلها للتحضيض . فهذا هذا .

٦٣ – ص ١٩٢ البيت ٢٣ :

فساذا يَغُرُّ الحائنينَ وقد رأوْا

ضرائب ذاك المشرَق المُجسرَّب

فسر « الحائن » بأنه الأحمق . ولا بأس به ، والأوفق أن يفسر بالهالك ؛ فهؤلاء الأعداءُ هلكي لا جرم ، ما دام سيف الممدوح مُصلتاً فوق رقابهم . وفي أمثالهم : « أتتك بحائن رجلاه » . والحيش : الهلاك . وأنشد :

وما كان إلا ً الحين يوم لقائها

وقطعُ جديد ِ حبلها من حبالكا

وكأنَّ البحري ينظر بعن إلى قول الحارث بن حلزة:

ـــه ُ وما إن للحائنن دمائه

قال ابن الأنبارى : « معناه من عصى فقد حان أجله ، وذلك أنه يجيُّ عُمِر فيخاطر بنفسه ، وإذا قُتُتل فليس له من يطلب بدمه » .

و فسرت « الضرائب » بأنها جمع الضريبة ، وهي حد السيف ، وليس هذا مراداً أيضاً ، فإنه يحذرهم ما حاق بأمثالهم ممن تناوله سيفه بالضرب . فالضريبة : المضروب بالسيف ، ومنه قول جرير في ديوانه ٢٩١ :

فإذا هززت قطعتَ كلَّ ضريبة ومضيتُ لا طَبِعا ولا مبهورا

وقبله ما قال طرفة:

أخى ثقة لا ينثنى عن ضريبة الخي ثقة العاجزة على المنافقة العاجزة على المنافقة العامة ا

وجاء في ديوان البحتري نفسه ص ٢٠١:

وكنت منى تجمع يمينيك تهتك الـ

ضَّريبة أو لاتُبق للسيف منضربا

وفی ص ۲۲۳:

ولم يلفَ عضوٌ منه إلا ضريبةً ً

لأبيض مأثور تُهاب مضاربه

هذا بعض ما عن لل من تصحيح لما وقع من سهو فى المائة الثانية من صفحات الديوان ، وجل من لا يسهو . وقد اقتضتنى دقة أسلوب البحترى أن أبسط القول فى ذلك بسطاً ، ليشترك معى القارئ فى تضوىء الصواب وتعزيزه .

وفيما يلى تصحيح لبعض أخطاء الطبع :

ص ١٠١ البيت ٢٧ « الثَّرَّثار » ، صواحا « الثَّرُّثار » .

ص ١٠٥ الحاشية (١٥) « خفيف الهمزة » ، هي « خفف الهمزة »

ص ١١١ البيت ٣٢ « تأنَّيتَهُ أَ » ، هي « تأتَّيتَه » .

ص ١١٢ البيت الأول « سكَّنتْ » ، هي « سكَّنتْ » .

ص ١١٢ الحاشية (١) «التريا» ، هي «الثريا».

ص ١١٤ البيت ١٩ «حق » ، هي «حق » .

ص ١١٨ البيت ٦ « والكُنْب » ، هي « والكُنْب » بالثاء .

ص ١٢٧ في مقدمة القصيدة «أحد أبنيتها » هي «أحد أبياتها ».

ص ١٣٦ البيت ١٦ «وأرس العَين » ، هي «ورأس العين » .

ص ۱۳۸ الحاشية ( ۳۵ ) « موهبا » ، هي « مواهبا » .

ص ١٥٢ البيت ٢٦ « الوادع » ، هي « الوداع » .

ص ۱۵۵ البيت ۱۶ « أنظر » ، هي « انظر » .

ص ١٥٧ البيت ٥ « جَمُّ » ، هي « جَمُّ » .

ص ۱٦٠ الحاشية ( ٢٥ ) « من أو د » ، هي « من أدد » .

ص ١٧١ البيت ٢٣ « منكير بدع » ، هي « منكر بدع » .

(\*)\_ \* \_

۲۰۱ – ۲۶ البیت ۳۹:

وكنتَ منى تجمعُ يسينيك تُهتِك ال

ضَّريبة ، أو لا تُبق للسَّيف مَّضربا

فسرت « الضريبة » بأنها موقع الضرب من الجسد . والوجه أن الضريبة كل ما يضرب بالسيف كما سبق فى التنبيه رَقم ٦٣ . ثم فسر الشارح اليمينين بقوله : « يمينيك : يدك وسيفك ، ولعله يريد جعل يديه يميناً » .

وصدر هذا التفسير لا قائل به ، وعجزه صواب ولكنه منقوص في عبارته . صوابه ، جعل كلتا يديه يميناً » ، أى إن يمينه كيساره في القوَّة

<sup>(</sup>a) مجلة « الحجلة » علد يناير ١٩٦٤م من ص ١٠٢ – ١٠٩.

والفتك . وهذا التفسير الأخير متعين ، وليس تفسير أ احتمالياً ، وله إشارة تاريخية دقيقة إلى « ذى اليمينين » طاهر بن الحسين ، والى المأمون على خراسان ، قالوا : سمى بذلك لأنه ضرب شخصاً فى وقعته مع على بن ماهان قائد الأمن فقد من نصفين ، وكانت الضربة بيساره ، فقال فيه بعض الشعراء:

کلتاً یدیك یمین حین تضربه

وقد أشار إلى ذلك الأستاذ المحقق فى حواشى ص ٢٠٨ . وانظر له تاريخ الطبرى ١٠٠ : ١٤١ ، ١٥٥ ؛

وفى طاهر هذا يقول عمرو بن بانة :

ياذا اليمينين وعــين واحــــده

نقصـــان عن ويمن زائده

٦٥ – ص ٢٠٢ البيت الأول :

تُخَطِّي الليالي متعشراً لا تُعلُّهم

بشكوٍ ويعتل الأمسير وكاتبة

وضبط الكلمة الأولى لا يستقيم ، فليس فى العربية خطآه بحطّيه بمعى تجاوزه وإن كان مألوفاً فى عاميتنا المعاصرة . وإنما يقال تحطاه ، واختطاه فوجه ضبطه « تَمَخَطَّى » أى تتخطى ، بحذف إحدى التاءين . وصواب الكلمة الأخيرة « وكاتبه » بضم الباء .

۲۱ - ص ۲۱۰ البیت ۲۷ :

فحائن الزنسج مُجمعٌ هربسا

إن كان ينجو بحائن هربه

فسر الحائن بأنه الأحمق ، والصواب أنه الهالك . وانظر التنبيه رقم (٦٣).

٦٧ - ص ٢١٠ البيت ٢٨ :

لا يأمن البَرَّ مُفْضياً كنَفَ

منه . ولا البحرَ طامياً حدَّبُه

فسر الكنتف بأنه الظل ، وإنما الكنف الناحية والجانب وأكناف الجبال والوديان : نواحيها . أراد البحترى : لا يأمن الهارب البرّ على اتساع نواحيه وجوانبه . وتفسير الكنف بمعنى الظل لا يكون إلا فى المجاز ، تقول هو فى كنف الله وفى كنف فلان ، أى فى ظل معنوى . وفى اللسان : « وفلان يعيش ظلاً مادياً كما يقولون ، وإنما هو ظل معنوى . وفى اللسان : « وفلان يعيش فى كنتف فلان ، أى فى ظله » . وفى أساس البلاغة ، فى المجاز : « وتقول فى حفظ الله و كنفه »

٦٨ - ص ٢١٣ البيت ٣:

أَفِي كُلِّ يَوْمِ كَاشْحٌ مَتَكَلَّمْتُ

يصُبُّ علينا أو رقيبٌ نُراقبه

وضبط « يَصَّبُ » ضبط واهن ، والوجه « يُصَبُ » إشارة إلى أنه مصيبة يرمى بها . وفى التنزيل العزيز : « فصَبَّ عليهم ربتُك سوطَ عذابٍ » ، ومنه قول القائل :

صببنا عليها ظالمن سياطن

فطارت بها أيد سراعٌ وأرجلُ

وفى أساس البلاغة : صُبَّ الذئب على الغنم . قال أبو النجم يعنى الصقر مرَّ القطاصُبَّ عليه أجدلُه .

٦٩ - ص ٢١٥ البيت ٢:

إذا بَكّر الفرّاش ينشُو حديثَه

تَضاءَلَ مُطُرْدِه وَأَطنَب عائبُه

فسر الفرّاش بأنه الذي يبسط الأمر ويكشفه . وهذا إبعاد في التفسير ، ولعل سببه عدم نص المعاجم المتداولة على هذه الكلمة بمعنى الخادم الذي يتعهلّ فيراش البيت وأثاثه . وهذا معروف في لغة الحضارة العربية قديماً . وجاء في رسالة ذم القواد للجاحظ — وهي مما أقوم بنشره الآن — : « وسألتُ أطال الله بقاءك محمد بن داود الطوسي عن مثل ذلك ، وكان فراشاً ، فقال : لقيناهم في مثل صحن بساط ، فما كان إلا بقدر ما يفرش الرجل بيتاً حتى تركناهم في أضيق من منصّة . فقتلناهم ، فلو سقطت محدّة " ما وقعت الاعلى رأس رجل »

ويريد البحتريُّ التشنيع في هجو المستعين ، فيذكر أن مساويه متعارَفة مشهورة بن من يلوذ نخدمته ، وهم أدرى الناس بمباذله ومجونه .

وما لنا نذهب بعيداً والبحرى نفسه يقول الكلمة بهذا المعنى في هجاء ماثل لهذا ، وهو هجاء كاتب ان حميد في ص ۲۸۸ من الديوان :

إذا غُلفة الفرَّاش شكّت عجانَه

بكينا لذلِّ الدِّين والكُلْفر راكبُه

۷۰ - ص ۲۱۶ البیت ۲۰

وقد سرَّني أن قيل وُجِّهَ مُسرعاً

إلى الشُّوق تُــُحدَى سُفُنْهُ وركائبه

ويبدو لأول وهلة أن هذا الضبط أكلمة « وجه » ضبط صحيح ، ولكن ليس كل صحيح صالحاً : فإن ملابسات هذا البيت وثاليه ، وهو قوله :

إلى كَسْكَرٍ خلفَ الدجاج ولم تكن

لتنشب إلاً في الدجاج مخالبُه.

يدل على أنه هو الذي اختار لنفسه هذا الاتجاه ، وأنه لم يوجَّهه أحد ، وإنما آثر فى فراره ذلك السريع أن يلجأ إلى مواطن الدجاج ليقضى نهمته فى المآكل التي صورها البحترى فى قوله فى هذه القصيدة :

ثقيل على جَنْب الثريد ، مراقبٌ

الشخص الحوان يبتدى فيواشه

والوجه فى هذا الضبط « وَجَهَّهَ » بالبناء للفاعل. وفى اللسان : وتقول « وَجَهَّهُ الله وَتُوَجَّهُ الله » وجاء فى أمثالهم : « أينما أوجه التى سعداً » ، معناه أين أتوجه . وجاء فى سيرة ابن هشام ٧١٩ جوتنجن : « سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول حين وَجَهَّ راجعاً : آيبون تائبون » . ونظير هذا الفعل قولهم : قَدَّمَ بمعنى تقداً م ، وبنيتن بمعنى تبين .

٧١ - ص ٢٢٠ البيت ١٤ :

فلا أرض إلاً ما أفاءت رماحه

ولا غُنُمَ إلاً ما أفاءَت مقانبُه

وفى الشرح : «أفاءت : أظلت » .

وهذا التفسير لا وجود له ، والمعروف في معنى الظلّ فاء ، وفيناً وتفيناً ولم يرد «أفاء » في معنى الظلّ ، والصواب أن «أفاءت » هنا بمعنى أتت به غنيمة ، كأن أموال الأعداء وأرضيهم كانت في الأصل ملكاً له ثم رجعت إليه ، ردتها رماحه إليه . وعبارة القصر هنا تفيد اتساع رقعة الأرض التي يملكها الممدوح حتى كأنها الدنيا بأسرها ، فلا أرض إلا وهو مستول عليها وفي الكتاب العزيز : «ما أفاء الله على رَسُوله مين أهل القُركي » ، وفيه أيضاً : «وما أفاء الله على رسُوله منهم » ..

٧٢ - ص ٢٣٠ البيت ٢:

وفى الربيع إذا استَمتَعَتَ منه غينيً

عن حاكة ٍ في طيراز السُّوس والطَّيبِ

جاء فى تفسيره: « الحاكة: النسيج ». وإخال المراد « عمَّال النسيج ». فإن كان هذا هو المراد كان خطأ أيضاً ؛ لأن النسيج لا يكون مصدر آلنسج، وإنما مصدرها النسيج ، أما النسيج فهو الثوب المنسوج. فالصواب أن الحاكة هنا جمع الحائك، كالباعة جمع البائع. والحائك: النساج، ويقال في جمعه أيضاً « حو كة » بترك الإعلال، كما في اللسان.

٧٣ – ص ٢٣١ البيت الأول والثاني :

مُعاد من الأيام تعذيبُنا بها

وإبعادُها بالإلف بعد اقترابها

وما تُسُملاً الآماقُ من فَيض عَبرة

وليس الهوى البادى لفيض انسكامها

فهو يشكو الأيام َ وما تفعله ، فوجه ُ الضبط فى البيت الثانى : «وماتَـملاً الآماق ، أى ومـَلوُها الآماق بالعبر ات .

٧٤ - ص ٢٣٢ البيت ١٣٠:

سيْر ديك أو يُتُويك أنَّك مُخلس ً

إلى شُقّة يُبليك بِنُعَدُ مَآبِيهِ ال

وموضع الكلام هنا كلمة « مُخلِس » إذ فسرت بأنها من « أخلس الرأس ، أى ابيض شعره ، ولعله يشير إلى أن بياض الشعر سبيل إلى السفر البعيد ، وهو الموت ، أو لعله اشتقه من المخالسة ، وهي التعجيل » ٠٠

فكأننا لو قلنا فى تفسير بيت البحترى : سيهلكك أنك أشيب إلى شقة ، صح هذا الأسلوب وهذا المعنى ! لكن هذا لا يستقيم ، لأنا لا نجد على هذا المعنى متعلقاً للحار والمحرور ، وهو « إلى شقة » . كما أن المخالسة بمعنى التعجيل أو الإخلاس بمعنى التعجيل ، لا وجود له فى اللغة .

ووجه الرواية « مُحلِسٌ » بالحاء المهملة . وقد تكفيّل الآمديُّ بتفسير ه في قوله الذي نقله الأستاذ المحقق ، ونصَّه : « والمعنى أنك متهييً للرحيل ، ومتخيذ حلسا يوضع تحت الرحل » .

كما أن الأستاذ المحقق قد أطال القول في البيت التالي لهذا ، وهو :

وهل أنت في مَرموسة طال أخْـُدُ ها

من الأرض ِ إلاَّ حُفْنةٌ من ترابها

وأشار إلى مقابر ملوك المصريين ، وإلى ابن طولون . وليست المرموسة إلا المقبرة مطلقاً ، لأنها تُرمَس أى تُغطبًى بالتراب .

٧٥ - ص ٢٣٣ البيت ٩ :

وعتى مجدَّها عن أن يتضيع سيوامُه

وحفظ على الماضين مثل اكتسابهـــا

وردت كلمة «سوامه » مكسورة السين ، والصواب فتحها . وصواب ضبط سائر البيت «وحفظ عُللَى الماضين مثلُ اكتسابها » بإضافة حفظ إلى «عُللَى» ، وهي من إضافة المصدر إلى مفعوله كما يقولون . والعُللى: جمع العُليا ، أي الصفة العُليا .

٧٦ ــ ص ٢٣٩ البيت ٢ و هو في هجاء :

بُغاء يعود على نفســـــه

وشؤمٌ يَعْمُودُ على صــــاحبه

وصواب ضبطه « بيغـاء » بكسر البـاء . وفى التنزيل العزيز : « ولا تُكْرِهوا فَتَيَاتِكُم على البيغاء » . أما البغاء بالضم ، فهو مصدر بغى الرجل ضاليَّتَه ، أى طلبها . وأنشد الجوهرى :

ءِ الحسير تعقدادُ التمائمُ ا

ومن الواضح أن هذا المعنى ليس مراداً .

۷۷ – ص ۲٤٠ البيت ٣:

لا نَنفُذُ القُوتَ إِلَى غيره

كأنَّما نُضْمرَ الحلباه

صوابه « لا ينفُذُ القوتُ » بدليل الرواية الأخرى : « لا يصلُ القوت » . وقبل البيت ، وهو في هجاء أبي خالد :

ونحن أضياف أبى خالد

نَهِيمُ أُ بِينِ القصرِ والرَّحْبُهِ

يقول: لا يتعداه القوت إلى غيره ، يُخِصُّ نفسه بالطعام ويمنعه ضيوفَه ، بُخلاً منه عليهم .

٧٨ - ص ٢٤١ البيت ٧ :

رأيك في قارب يريدك أن

تنصر أحشاءَه على قَرَبـه

جاء فى تفسيره: «القارب: الطالب الماء ليلاً »: وهذا لا غُبار عليه. ثم جاء بعده: «القرب بالفتح: البئر القريبة الماء. وكذلك سير الليل يورد الغد ». وصدر هذا التفسير لا داعى له ولا دخل له فى توضيح المعنى ، كما أن صواب «بالفتح » هو «بالتحريك » و «يورد » هو «لورد ».

٧٩ – ص ٢٤٣ البيت ٢٤ :

أكفاء إن شاركوه فى أدبه

صوابه: «أن شاركوه» أى لمشاركتهم إياه فى أدبه . وليس المراد هنا الشرط ، بل التعليل وبيان السبب .

٠٨ ــ ص ١٤٥ السطر الأول . وردت كلمة « نوبُخْت » بضم باء « بخت » وكذا تكرر هذا السَّهو فى ص ٢٤٩ و ٢٥٢ . وصوابه « بخت » بفتح الباء ، كما هو فى لفظه الفارسى ، وكما أدخلته العرب فى كلامها بلفظه وبمعناه فى جميع استعمالاته . وهو الحظّ . وانظر وفيات الأعيان ١ : ٣٥٨ فى ترجمة (على من أحمد من نونخت ) حيث نصَّ على ضبطه .

۸۱ – ص ۲٤٦ البيت ٦ :

أو تُدنينَهم نوازع في البُركي

عُجُل كواردة القطا المسروب

جاء فى تفسيره: «البرى: جمع البرة: كل حلقة من سوار وقراط ــ صوابه قرط ــ وخلخال. والبرة بالفتح: التراب ».

وهذا التفسير لا يستقيم ، فليس لتلك الإبل أسورة ولا قيرطة ولا خرطة ولا خلاخيل، فهذا إنما يكون تفسيراً للبرة إذا كانت في نعت المرأة ، أما برة الإبل فهي حلقة من فضة أو نحاس تجعل في أنف البعير ، ويتجعل في تلك الحلقة زمام البعير ، وبذلك يتحكم راكبه في ضبط قياده ، لشدة إحساس البعير بجذب أنفه بالزمام . يقال من ذلك ناقة متبراة ، أي جعل في أنفها البيرة . وفي حديث سلمة ن سحيم : «إن صاحباً لنا ركب ناقة ليست بتميراة فسقط » ، يعني ليس في أنفها برة . فقال النبي صلى الله عليه وسلم : « غيرراً

بنفسه » ، أى خاطر بها ، إذ لم يجعل لناقته برة تضبط سير ها . فالبحترى يقول : إنها إبل تامَّة الأداة .

كما أن « البرة » الواردة فى ختام التفسير صوابها « البَّرَى » بالتحريك ، وهي التى تفسَّر بالنراب ، ومنه فى الدعاء على الرجل : بفيه البَّرَى!!

ثم جاء فى التفسير: «النوازع: النجائب التى تجلب إلى غير بلادها». وهذا إنما يصح تفسيراً للنزائع لا للنوازع، فإن النوازع من الإبل هى التى تنزع إلى وطنها فى شوق وحنين، وليس هذا المعنى ولا ما قبله مراداً بصرف النظر عن صحة مطابقة تلك المعانى لتلك الألفاظ. بل المراد بالنوازع هنا التى تنزع أى تسرع فى سيرها. يقال: نزعت الحيل : جرت طلكقاً. وأنشدوا فى هذا قول النابغة:

والحيل تنزع قُبيًّا في أعنَّتها

كالطير تنجو من الشُّؤبوب ذى البَّرَدِ

ویروی « تَـمـُزَع » أی تمر مر اِ سریعاً . علی أنه محتمل أن یکون معناه فی بیت البحتری أنها من سرعتها كأنها تنزع بر اها من كثر ة جذبها .

وفى الشرح أيضاً: « عُجُل : جمع عجلاء » ولا يصح هذا ، فإن « عَجْلاء » لا تقولها العرب ، وإنما تقول « عجلى » ، وهى لا تجمع على عجل أيضاً . وإنما العُجُل هنا : جمع عَجُول ، وهى من الإبل التي تَعجَل في جيئتها وذهابها جزعاً ، كما في اللسان والقاموس .

٢٤٨ - ص ٢٤٨ البيت ٢٥٠

نُشرت عطاياه فصيرن قبائلاً

لقبائل – من زَوْرِه – وشعوبِ

وقد جعل الأستاذ الشارح كلمة « زَوْره » بين خطين ، كأنها اعتراض لبيان السبب ، وقال في تفسيرها : « الزور : الزيارة » . والصواب أن « زوره » ليس اعتراضاً ، وإنما هو متصل بما قبله تمام الاتصال على سبيل الوصف له ، أى لقبائل من زواره ، فإن الزور هنا ليس مصدراً بمعنى الزيارة كما ورد في تفسير الشارح ، وإنما هو مصدر سمى به الزُّوَّار ، والزور بمعنى الزائر يقال للواحد والجمع ، والمذكر والمؤنث ، بلفظ واحد قال الطرماع :

حُبَّ بالزُّور الذي لا يُرى

منسه إلا صفحة الو لمام

وقال الآخر في نسوة زور :

ومشيهُن ً بالكشيبِ مَــورُ

كما تَهَادَى الفَتَيَــاتُ الزُّورُ

۳۸ – ۲۵۱ البیت ۱۰ فسر « المثیب » بأنه « المجزی علی العمل » ولا یقال أجزاه علی عمله ، وإنما یقال جزاه جزاء ، وجازاه مجازاة . قال تعالی : « لیسَجْرِیَ الذین آمنوا وعملوا الصالحات » . وقال : « وهل نُجازِی إلا الكَفُور » . وأما الإجزاء فإنما یكون فی قیام شیء مقام آخر وإغنائه عنه . یقال : أجزی كذا عن كذا ، وأجزی عنه مُجزَی فلان ومُجزَاته .

٨٤ - ص ٢٥٤ البيت ١٢ :

وإن فصدتَ ابتغاءَ البُرء مين سَقَمَ

فَقَد أرقت دماً يشنى من الكلب

وقبله :

إلا تكن ملكاً تُثنّي تحيته

فإنك ابن ملوك سادة نُجُب

قال الشارح: « الكلب: الأذى والشر ». ولم أجد هذا التفسير ، وإذا وجد ولو على سبيل المجاز فإنه ليس مراداً. وإنما الكلب هنا هو داء الكلب الذى يعترى الكلب ويعترى من يعضه من الناس. وفيه إشارة إلى ما يزعم قداى العرب من أن دماء الملوك تشفى من داء الكلب. وقد وردت فى ذلك نصوص كثيرة ، سرد بعضها الجاحظ فى صدر الجزء الثانى من الحيوان ، منها قول أبى البرج:

بُنـــاة مكارم وأساة كلم دماؤهم من الكلّبِ الشفـــاءُ

وقول ابن قيس الرقيات :

عادني النكس فاشتفيت كما

تَشْفِي دماءُ المسلوك من كلب

وقول الكميت :

أحلامكم لسقام الجهل شافية"

كما دماؤكم يُشفَى جـا الكلّبُ

٥٨ - ص ٢٥٥ البيت ٦ في صفة الموتى:

هُجُودٌ لم يَسَلُ بهم حنيٌّ

ولم تُقلَبُ لضَجعتهم حُنوبُ

ورد فى الشرح: « ولعله أراد لم يتقرب ، من وسل يسل » . وهذا من وجهة الصحة اللغوية لا بأس به إن قرثت « يُسيِل \* » ، فقد جاء فى المعجم الوسيط: « وسل فلان إلى الله يسيل وسلا : رغب وتقرب » . ولكن هذا المعنى ليس مراداً ، بل المراد السؤال ، كما فى التفسير الآخر للشارح حين لم يجزم بأحد المعنيين مع وجوب الجزم بمعنى السؤال . ويرشحه لذلك نظرة

البحترى قارئ القرآن إلى قوله تعالى: « يسألونك كأنك حنى عنها » . والحنى : المعنى بالشيء المستقصى فى السؤال عنه . كما فى اللسان وغيره فى تأويل الآية الكريمة . وقال الجوهرى : « الحنى : العالم الذي يتعلم الشيء باستقصاء » . وورود الباء موضع « عن » بعد سأل مألوف معهود . وفى الكتاب العزيز : « فاسأل به خبيراً » . « سأل سائل بعذاب واقع » أى عنه . وفى اللسان أيضاً : « يقال خرجنا نسأل عن فلان ، و بفلان » .

١١٠ ـ ٢٥١ البيت ١٤:

وأصفَحُ للبَـِلمي عن ضَوء وجه ِ

غَنِيتُ يَرُوعُنَّى منه الشُّحوبُ

ورد البيت مجرداً من التفسير . مع ما له من قدر ، فإنه جُعلِ أصلاً أخذ منه المتنبي قوله :

ومُغضٍ كان لا يُغضِي لخطبٍ ومُغضٍ كان يُفكرِ في الهُزالِ

وذلك فى صفة الموتى . يقول البحترى فى رئاء ذلك الغلام : كيف يتفق أن أسمح للبلى أن يمتد إلى وجه ذلك الغلام فى مماته ، مع أنى بقيت زماناً أرتاع أن أرى بادرة من بادرات الشُحوب تمتد إليه فى حياته . يتعرجب لذلك التناقض ، كما أن المتنبى يعجب لحال الميت البالى كيف رضى بألبلى مع أنه كان يرتاع من الهزال الذى هو أخف وقعاً من الموت .

فلفظ «غَنيتُ » معناه عشت دهر اً وأقمت . ومنه قوله تعالى : «كَأَنْ لم يَغْنَنَوْ ا فيها » أى لم يقيموا فيها .

وجاء فى شرح العكبرى للمتنبى : « غدوت يروعنى » ، وهى رواية فاسدة على ما بها من بريق لامع ، فإنها بذلك لا تكون مأخذاً للمتنبى أخذ منه معناه ، كما لا تتساوق مع البيت قبله ، وهو :

أأنسى من ينذكرنيه أن لا

نديد َ ينوبُ عنه ولا ضريبُ

وأترك للثرى مَن كِنتُ أخشَى

عليه العَينَ تُـومئ أو تَريبُ

فإنه يصوِّر شعوره بعد موت المرثيّ ، وما كان من شُعوره قبل موته يم

۸۷ – ص ۲۵۷ البیت ۱۷:

مُلْطِئُ بالطريق وليس يُصغيى

لأنجية الطريق ولا يجيب

جاء في تفسيره: «ملط، من ألط قبره، أي لزقه بالأرض».

وهذا التفسير من القاموس ، وصواب نصه « ألزقه » . وإذا صح هذا المعنى مراداً للبحترى بجب أن يضبط « ملط » بفتح اللام لا بكسرها . على أننى أخشى أن يكون فى بعض نسخ الديوان « مُلط » من الإلظاظ ، وهو اللزوم والإقامة . يقال : ألظ بالمكان وألظ عليه : أقام . وكثير أما توصف القبور وسكانها بالإقامة ، لأنها لا تفارق مكانها . ومن ذلك قول مُتَسَمِّم بن فويرة :

فقال أتبكى كلَّ قبرٍ رأيته لقبرٍ ثوى بين اللَّوى والدكادك ِ

<sup>(\*)</sup> مجلة « المحلة » عدد فبراير ١٩٦٤ من ص ٥٥ – ١٠١.

وقول بعض بني أسد في الحماسة ٨٦٥ بشرح المرزوقي :

بكِّي على قتلي العيدان فإنّهم

طالت إقامتُهم ببطن بَرَامِ

وقول النابغة فى الحماسة بشرح المرزوقى ٩٠ :

بعد ابن عاتكة الثاوى على أبَوَى

أمسى بيـــلدة ِ لا عمٌّ ولا خال ِ

وقول قُرَاد بِن غُورَيَّة في الحماسة ١٠٠٥ :

ودُلِّيت في زوراءَ يُسفَى تُرابُها

على " ، طويلاً في ثراها إقامتي

٨٨ – ص ٢٦٠ البيت ٤ :

نَشَدَتُكُمُا اللهُ أَن تدفعــــا

ذِمامی ، وأن تنسيا واجبی

وفسَّره الشارح بقوله : «وأن تنسيا بمعنى ألاَّ ، إذْ بجوز حذف لا » .

وهذا تفسير صحيح وواجب ، ولكن كان من الأولى أن يوجه هذا التفسير إلى قوله « أن تدفعا » . لأنها هى السابقة ، ومعناها على حذف « لا » أيضاً ، أى أن لا تدفعا ذمامى . ويكون فى تفسير ها اكتفاء عن تفسير تاليتها . لأن المعطوف يتبع المعطوف عليه لا العكس . وذكر صاحب المغنى ٢ : ١٧١ أن حذف « لا النافية » يطرد فى جواب القسم إذا كان المنفى مضارعاً . نحو « تالله تفتو تذكر يوسف » ، ويقل مع الماضى .

و نشدتك هنا بمعنى سألتك بالله و استحلفتك به .

۸۹ – ص ۲۶۱ البیت ۲:

وأيـــامُ الشَّبــــــاب معقَّباتٌ

على إبــــداء آئــام المشيب

وقبليه:

أمردودٌ لنـــا زمَّن ُ الـــكثيبِ

وغُرَّةُ ذلك الرّشـــأ الرّبيب

وصوابه « معقبّات » بالنصب على الحال وبكسر القاف المشددة لا فتحها ؛ فليس « أيام الشباب معقبات » كلاماً مستأنفاً ، وإنما « أيام » معطوفة بالرفع على « زمّن ً » ، و « معقبات » في موضع الحال من أيام لا مرفوعة على الحبر .

والمعقبّات ، بكسر القاف المشددة : التاليات . يقال : ذهب فلان وعقب فلان بعده ، كما يقال عقبّ عليه : كرَّ ورجع . وفي التنزيل العزيز : «ولتي مدبر أولم يعقبّ » . وعقب تعقيباً ، إذا أغير عليه فحرُ ب اي سُلب ماله – فأغار على الذي كان أغار عليه فاسترد ً ماله .

فهذا هذا . وأما « إبداء » فصواما « أبداء » بفتح الهمزة ، وهو جمع بدء . وأبداء من لغة البحترى ، انظره يقول في ديوانه ٢٧٩ :

والأبداء: الأوائل كما رأيت ، يعنى جدوده . وآثام المشيب ، منها بياض الرأس ، والضعف ، ووهن الجسد .

۹۰ – ص ۲۶۱ البيت ۳:

# إذًا ابتسَمَتْ تــألَّق عارضاها

على ضَرَبٍ يُصفَّق في ضرَيبٍ

وقال الشارح: « يصفق: يحول الشراب من إناء إلى غيره ليصفو ». وهذا التفسير هو الذى اقتصر عليه صاحب القاموس. ولكن المراد بالتصفيق هنا المزج، كما فى اللسان. وبه فسرِّ قول حسان المشهورُ :

يَسَقُون من وَردَ البَريصَ عليهمُ

بَرَدَى يصفَّق بالرحيق السلسل

ونحوه قول المرَّار في المفضليات ص ٩٠ :

لو تطعَّمتَ به شَبَّهتَـــه

عَسَلاً شِيبَ به ثلجٌ خَصِرْ

وليس يصح معنى التحويل فى مثل قول حسان ومثل قول البحترى . فالمراد فى قول البحترى أن رئضابتها كأنه العسل ممزوجاً بالضريب، أى الثلج . وفى قول حسان : يسقونهم ماء بردى ممزوجاً بالرحيق السلسل . ولا تحويل من إناء إلى إناء فيهما كما رأيت .

٩١ - ص ٢٦١ البيت ٤:

مَنَى يُوشكُ غَروبُ الشمس يُردَدُ ·

سَناهـَا من سنا تلك الغروب

وقباله :

إذا ابتسمت تألَّق عارضاها

على ضَرَبٍ يصفيَّق في ضريبٍ

فسرت « الغروب » الأخيرة بأنها الدموع ، مع أنه لم يسبق لها ذكر ، كما أن الجو كله جو ابتسام وفرح وبشر . ولم نجد من شعراء العرب من يجعل

الدموع مثلا فى الإضاءة والإشراق . و إنما الغروب ها هنا غروب الأسنان ، وهى ماؤها و لمعانها ، وهو المثكل المعروف فى الإضاءة والإشراق . ومنه قول سنُويد من أبى كاهل فى المفضليات ١٩١ :

حُــرَّة تجلو شتيتاً واضحــا

كشُعاع الشمس في الغيم سطع

يعني ثغر ها تجلوه بالسواك. وقال آخر:

أحاذر في الظُّلماء أن يستشفُّني

عُيُونَ الغَيَارَى في وميض المَضَاحِيكِ

وقال غىرە :

كأن ابتسام البرق بيني وبينها

إذا لاحَ في بعض البيوتِ ابتسامُها

٩٢ - ص ٢٦٢ البيت ١١:

إلى ان أبي محمد استقلت

بنا قَصْدَ السُّرى، مَيْلَ السُّروبِ

وفى تفسيره : « السروب : ذهاب الرجل على وجهه، وتوجه الإبل للرعى » .

وصوابه: « ميل السُّروب » بدليل قوله « استقلت » ، أى ارتحلت . والميل ، بالكسر : جمع أميل وميلاء . والميلاء من الإبل : الماثلة السنام ، كما فى اللسان . والسروب : جمع سرب بالفتح ، وهى الإبل . وفى اللسان : « السَّرب : المال الراعى ، أعنى بالمال الإبل . وقال ابن الأعرابي : السرب الماشية كلها . وجمع كل ذلك سُروب » . وفى القاموس : « السرب :

الماشية كلها » فالمراد بالقصد الإرادة ، وإن كان ظاهر لفظها يوحى بالقصد بمعنى الاستقامة . ليشاكل فى الصنعة بن الاستقامة والميل .

۹۳ - ص ۲۹۲ البیت ۱۵، ۱۶:

وكان ، وكنتُ ، والحالان شتَّى

بمـــثنٍ بالإثابة أو مُنيب

غَرَيبُ سجيةٍ ، وغريبُ أرض

فما أكدَى الغريبُ على الغريبِ

وصواب « منيب » هو « مثيب » كما هو ظاهر . فالمتنبى بالإثابة هو المبحتري ، والمثيب الذي أثنى عليه هو الممدوح . وصواب ضبط « غريب » هو « غريب » بالنصب في الموضعين ، على الخبر لكان وكنت في البيت قبله . فكان الممدوح غريباً في سجاياه التي لا يدانيه فيها غيره في كرمه وجوده ، وكان الممدوح غريباً عن أرضه وأهله .

ع ٩ - ص ٣٦٣ البيت ٢٤ :

له في مارج النار انتسابٌ

بأمَـــاتِ نقيــَــات الْجيــوب

سراةُ الإنس والِجنَّـــانِ أَدَّتْ

إلى « جُوذَرَزَ » نجدتُها و « بيب »

و « جوذرز » و « بيب » : جدان من أجداد الممدوح . وصواب « نجدُ تها » هو « نَجِدُدتَها » بالنصب ، أى أد ّت إليهما النجدة والشجاعة والمضي ، أى أورثتهما منهما ذاك .

90 – ص ٢٦٤ البيت ٣ بقوله لصديق ٍ له جفاه و تغيّر عليه :

زرتَ رِفْهاً فأخلق الوصلُ بالوص

ل كما يُخلِقُ الرداءُ القشيبُ

وفسرِّ « الرفْه » بأنه « لين العيش وطيبه » . وأَىُّ معنىً في هذا يناسب الجفاء والتَّغيشُ و الاستغناء؟! وإنما تستوجب الصداقة طول الزيارة والحرص على المطاولة فيها وأصل الرِّفْه أقصر الورد وأسرعُه ، يقال : شربت الإبلُ رفهاً ، أي شرباً قصر أ . قال لبيد يصف نخلاً نابتة على الماء :

يشربن رفهاً عراكاً غير صادية فكلها كارعٌ في الماء مغتمرُ

أى يشر بن قليلاً قليلاً، لاستغنائهن عن الماء ، لنباتها عليه . وجاء في قول البحتري في سينيته المشهورة :

ووارد الخيمس يشرب كثير أ لشدّة عطشه بعد أيامه الثلاثة التي انقضت بعد شرب اليوم الأول ، وليتزوّد في يومه الخامس لما يَستقبيل من الأيام .

۹۹ ــ ص ۲۹۶ البيت ۷ فی مدح رجل :

فينا ولا فيعلـــه بمجنوب

جاء فى تفسيره: « المقتعد: المحتبس. والمجنوب: المبعد». وليس أحد من هذين المعنيين مراداً، وإنما المقتعد المركوب، يقال اقتعد الدابة ونحوها: اتخذها مركباً له. وأما المجنوب فهو الدابة التى تساق إلى جنب الراكب. وهذا كناية بارعة عن سرعة قول الممدوح وفعله، بحيث لا يستطاع اللحاق بهما فيتُركبا أو يتُجنبا.

٩٧ ــ ص ٢٦٨ في ديباجة القصيدة رقم ٩٠ :

« وقال يمازح أبا عمران الحلبي ، وكان ممضياً إلى رجل من المراوزة في قطيعة الربيع فاحتبستهما » .

صوابه: «وكانا مضيًا».

۹۸ – ص ۱۷۵ البیت ۱۳:

فداوك مُقرِفٌ من آل زيد

مُوكَلِّ الخير مُقتَبَلَ الشبــــابِ

ووجهه « مقتبلُ الشباب » بالرفع ، لتم المقابلة بين التولى والإقبال . والنصب على الظرفية ، أى فى اقتبال شبابه ، لا بأس به أيضاً ، فالأولى أن يضبط بالوجهين أو يهمل الضبط ، دفعاً للتحكم فى النص .

۱۰۰ – ص ۲۷۰ البیت ۱۰ وهو بیت فیه فحش أضربت عن إیراده هنا ، ولکن جاء فی تفسیر « الترائب » فیه أن التریبة « العظمة من الصدر وأعلاه » ولم ترد « العظمة » بمعنی الواحدة من العظم فی معاجم اللغة صغیرها وکبیرها ، قدیمها ومحدثها ، وإنما یقال « العظم » للواحد والجمع ، فهو اسم جنس کالتراب لایقال فی واحدة ترابة ، وانظر المعجم الوسیط.

الله الأولى فيه ناقصة النون للفتوحة في أولها ! ! المفتوحة في أولها ! !

١٠٢ – ص ٢٧٩ البيت ٢٦ :

ينقاد طوعاً له إذا حشكت ،

عليه تلك الأشياه تَجتذبه

ولا أدرى معنى ً للأشياه . وجاءَ في الحاشية أنها في نسخة ٍ : « الأشباه » . وهذا هو المتعنن في النص ، كما في طبعة مصر .

١٠٣ - ص ٢٧٩ البيت ٢٩ :

من يتصرَّع في إثر مكرُمة ً فدأنه في انتغائها دأنه

وفى التفسير: « يتصرع: يتواضع ». وصواب لفظهما « يتضرع » بالضاد المعجمة. وتفسير التضرع بالتواضع لم يقل به أحد، وإنما التضرع التذلل والتعرض لطلب الحاجة، والمبالغة فى السؤال والرغبة، كما فى اللسان والقاموس. وفى الكتاب العزيز: « ادعوا ربّكم تضرعاً وخُفية »، وفى الحديث: « خرج متبذً لامتضرّعاً ».

١٠٤ ص ٢٨١ البيت ٤٩ :

يتْبَعُ تأميلَه النراءُ كمــــا

أتبعَ غُزْراً من ديمة عُشُبُه

فالعشب الناجم عن غُزر الديمة وكثرة وبثلها مقابل للثراء الناجم عن تأميل الممدوح ، فغُزر الديمة وتأميل الممدوح كلاهما سريع في إحداث أثره . وفي الكتاب العزيز من صورة ذلك : « فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزات وربت وأنبت من كل زوج بهيج » . فكان ينبغي توحيد الفعلين في الضبط ، فيقال في الأول « ينتبع » من أتبعه بمعني تبعه وأدركه . وليس هذا الضبط بغريب على لغة العرب ، فهو ظاهر في عجز بيت البحترى نفسه ، ومنه قوله تعالى : « فأتبعته شيهاب ثاقب » ، أي تبعه فأدركه . ومثله : « ثم أتبع سبباً » .

۱۰۰ – ص ۲۸۲ فی دیباجة القصیدة « یمدح أبو صالح » و هی «
 أبا صالح » .

۱۰۶ ـ ص ۲۹۰ البيت ۱۲ :

## غضبان تجلّلي عن وقائع سيفه عكرات حُديد غضاب

أما « تُعجلي » فصوابها « تُعلَى » من الإجلاء . وقد فسَّرت « العكرات » بأنَّها « الكرَّات في الحرب بعد الفرار » ، والأوفق أن تفسَّر العكرات بالجماعات العظيمة . وأصل العكرة : القطيع الضخم من الإبل . والعرب تشبّه الأبطال بالفحول ، ومنه قول ربيعة بن مقروم في المفضليات

بنو الحرب يوماً إذا استلأمــوا حسبتهم في الحــــديد القروما

جمع قَرَم ، وهو الفحل من الإبل . وقول عمرو من الأسود في الأصمعيات ٧٩ :

والجمع من ذُهُل كَأِنَّ زُهاءَهم جُربُ الجمال يقودها ابنا شعثم

وفى حديث الحارث بن الصمّة : « وعليه عَكَرٌ من المشركين » ، قال في اللسان : « أي جماعة » .

و «حُمس ِ» صوابها «حُمْس ٍ» بالتنوين .

١٠٧ ـ ص ٢٩١ البيت ١٩

وأبيتَ إعطاءَ الدنيثةِ دونهم إنَّ الأبيَّ لأن يُعـــيَّرَ آبِ

المألوف في « الدنيئة » أن تقال بالتسهيل ، أي « الدنيّة » . ولم تقع عيني عليها فيما قرأت في مثل هذا الأسلوب إلا مسهلة ، ومن أقدم نصوصها قول

عُمر فى حديث الحديبية : « عَلَامَ نُعطى الدَّنيَّةَ فى ديننا » ، أى الخصلة المذمومة . على أنها وردت بالتسهيل فى طبعة مصر من الديوان . وكان سبغى أن ينبه على روايتها فى نسخ الديوان .

۱۰۸ – ص ۲۹۲ البیت ۳۰ :

شهيدته يوم الهَـنـُدُوَانِ ولم تــكن

لتبيعــــه باليوم في دولاب

وجاء فی تفسیره: « الهندوان: السیف الهندوانی المنسوب إلی الهند، و هی نسبة شاذة . و الهندوان: نهر بین خوزستان و أرجان » .

ولم أجد أحداً يقول إن الهندوان هو السيف الهندواني ؛ ولا علاقة بين المكلمتين ، كما أنه لا وجه لإثبات صدر هذا الكلام على افتراض صحته ، لأن كلمة «الهندوان» في بيت البحترى لا تعنى إلا هذا النهر الذي بين خوزستان وأرَّجان . ثم إن الأصح في ضبط اسم هذا النهر هو «هينْدُوان» بكسر الهاء لا بضمها كما ذكر صاحب القاموس ، فإن ياتموتاً ، وهو البُلداني الحجة ، أوردها بعد «هيندمند» التي نص على كسر هائها ، ثم أورد «هيندوان» وقال « بضم الدال و آخره نون » فاكتنى بضبط الهاء في السابقة عن ضبطها في اللاحقة ، كما هو دأبه ، ثم أورد بعد هما «هينديجان» و «هينزيط » كلاهما بكسر الهاء .

١٠٩ – ص ٢٩٤ البيت ٧ :

رفَعَتْ من السَّجف المُنيف ، وسلَّمتْ

بأناملٍ فيهن ً دَرْسُ خِضِـــابِ

جاءَ فى تفسيره : « الدرس : الطريق الحني " » .

وليس من هذا مأخذه ، وإنما أصله من الدَّرس والدِّرس ، بمعنى

الثوب الخلَق . أى سلَّمت بأنامل َ فيهن بقايا خضاب قد درس وأخلق كما نخلق الثوب . وهو كما يقولون من إضافة الصفة إلى الموصوف .

١١٠ – ص ٢٩٥ البيت ١٧ :

نتصمَر السَّمَاحَ على التَّلاد ولم يقف

دونَ المَكارم وَقُفْــــة المرتابِ

ووجه ضبط « وِقَنْفَة المرتابِ » بكسر الواو ، على إرادة الهيئة لاالمرَّة .

١١١ – ص ٢٩٧ البيت ٣٢ :

فكأنما البحر استجاش يمينه

فقضى بهــا أرباً الآراب

وواضح سقوط : « من » قبل « الآراب » .

١١٢ – ص ٣٠١ البيت الأول:

يا أُمَّتَـا أبصرني راكبُ

يسمسير في مسحنفير لاحسم

ولست أذكر هذا البيت لأنص على خطأ فيه ، بل لأعزز صواب ضبطه ، أعنى ضبط « راكب سلام التنوين ، بناء على أن البيت مصرع ، تبعت فيه العروض الضرب . والتصريع : جعل عروض البيت في مثل وزن ضربه وقافيته ويقع فيه من الإقواء والإكفاء والإيطاء والسناد والتضمين مايقع في القافية ، كما في العمدة لابن رشيق ١ : ١١٦ .

ويجب فى عروض البيت المصرع أن تمنع من التنوين ، كما فى قول ا امرئ القيس : قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل

بسيقط اللوى بين الدَّخول فحومـَل

وبیت البحری هذا فیه مع التّصریع إقواء باختلاف الحركات ، ونظيره من المصرّع الذي فیه إقواء ما أنشده الزجاجي من قول بعضهم :

ما بال عينك منها الدمع مُهراقُ

سيًّا فـــلا غاربُ منهـــا ولا راقـِي

#### (\*)— a —

١١٣ – ص ٣٠١ البيت ٢ حكاية لقول امرأة عفيفة تعرّض لها رجل :
 مازلت أحثو التُرْبَ في وجهه

طوراً ، وأحْميِي حَوزةَ الغائبِ

جاء في تفسيره ما معناه : وتعني بالغائب هَـنَّها .

وهذا تفسير غير صالح ، وإنما تعنى بالغائب هنا زوجـَها ، الذي تأبى عليها عفـّـتُـها وتصوُّنُـها أن تخونه في غيبته .

۱۱۶ – ص ۳۰۶ البیت الأول فی هجاء رجلین « صوتُ العُرُوب » . وفی تفسیره : « العروب : كالعربات مفردها : عربة ، وهی سفن رواكد كانت فی دجلة ، وكانت عبارة عن طواحین قائمة علی هذه السفن » ! !

ولست أتكلم فى غرابة هذا التفسير ، وإنما الغريب حقيًّا أن تجمع العربة على العروب ، فإن هذا لا يكون . وصواب الكلمة « الغروب » بالغين المعجمة المضمومة وهى الدِّلاءُ العظيمة ، واحدها غيَرْب . شبّة الصوت

<sup>(\*)</sup> مجلة « المجلة » عدد مارس ١٩٦٤ من ص ٩٢ – ٩٧ .

الذى يُخِرج من هذا المهجو بصوت الدلاء حين يفيض ماؤها فى صوت متقطع متتال شنيع .

١١٥ – ٣١١ اليت ٩ :

لكنتُ كذى فرخ على الفرخ غائبِ

ومن الواضح أن صوابه « عن الفرخ غائب » ، أى كذى فرخ غائبٍ عن فرخيه ، فهو يشعرُ أبدأ بالحنين إليه .

١١٦ - ص ١١٦ الست ٢٥ :

فيا أن له إلا إلى مــذاهب الماث

تَــكون ولا إلاَّ إليــه مذاهـِي

صوابه « فما إن ْ له » بالكسر ، و « إن ْ » هذه هي الزائدة لتأكيد النفي مثلها في قول النابغة :

ما إن أثبت بشيء أنت تــكرهه

إذن فلا رَفعتْ سـوطي إلى ملكي يدي

وصواب ضبط « مذاهبٌ » بحذف التنوين من هذه العروض المصرَّعة التي اعتراها الإقواء كما سبق القول في التصحيح رقم ١١٦٣.

١١٧ – ٣٣٤ البت ٤٧ :

ولو سمع الدَّهرَ العتاب بمنطق

فيفهم من هذا أن « الدَّهر » منصوب على الظرفية ، وصوابه « الدّهرُ » على أنه فاعل ، أى لو كان الدهر مما يتسمع العتاب بالمنطق أى الكلام ، لعاتبتُه عتاباً موجعاً .

۱۱۸ – ص ۳۳٦ البيت ٦٩ فيه « وُلُوا حرمَ الله » . صوابه « وَلُوا » يفتح الواو .

١١٩ - ص ٣٣٩ البيت ١١:

فما تزيدً على إلمامة خُلُس

بأحمــــد بن علتي ثم تنقلبُ

صوابه : « خُلُسَ » جمع خُلُسة بالضم ، وهي النُّهزة والفرصة .

١٢٠ ــ ص ٣٤٢ الببت ٣٢٠ :

بِذُرُاكُ من زمنٍ حديد المِخلبِ

صوابه: « بذَرَاك » بالفتح. وفى اللسان: « الذَّرى بالفتح: كل ما استرَّتبه. يقال أنا فى ظل فلان وفى ذَرَاه ، أى فى كنفه وستره و دفئه». وفى أساس البلاغة: « وأنا فى ذَرَى فلان وفى أذرائه ».

۱۲۱ – ص ۳٤٣ س ٧ – ٨ فى كتاب البحترى إلى صديق له: ولولاً أن ترك فى موضع المعاتبة جفاء وداعية إلى القطيعة ».

من الواضح أن هناك كلمة ساقطة بين « ترك ً » و « فى موضع » ، ولعلها « العتاب » أو « المعاتبة » .

١٢٢ – ص ٣٤٤ البيت ١٤:

إذْ أَنَا فِي عُنفوانِ منزلةٍ

تُـكرمني مرّة لهـــا العربُ

جاءَ في تفسيره : « العنفوان : حدّة الشبيء » .

ولست أحقُّ هذا التفسير . وفى القاموس : « وعنفوان الشيء بالضم وعُنْفُوُّه ، مشدّدة : أوّله أو أوّل بهجته » . ومثله فى اللسان : « عنفوان

الشيء: أول بهجته ، وكذلك عنفوان الشباب » . وفيه أيضاً : « وفي حديث معاوية : عُنفُوان المكرع ، أي أوَّله » .

أما ما جاء فى اللسان من قوله: « وعنفوان فُعلُوان من العنف ضد الرفق » فهو تفسير صرفى ، لا لغوى ، وذلك لتعيين أصل المادة التى أخذ منها هذا الوزن ، لا أنه تفسير معنوى للكلمة ، بدليل أنه قال بعد ذلك : « و بجوز أن يكون الأصل فيه أنفُوان ، من ائتنفت الشيء واستأنفته إذا اقتبلته » . وجاء فى مقاييس اللغة لابن فارس : « فأما العنفوان فأول الشيء ، يقال عنفوان الشباب ، وهو أوله . فهذا ليس من الأول – يعنى العنف الذى هو خلاف الرفق – إنما هذا من الإبدال وهو أن العين مبدلة من همزة ، والأصل الأنف ، وأنف كل شيء : أوله » .

وعلى هذا فليس العنفوان من معنى العنف والحدّة فى شيء ، كما يفهم من كلام الأقدمين . فالمراد بالكلمة فى قول البحّرى هو أول بهجة المنزلة وطيبها ، لاحدّة المنزلة وعنفها .

۱۲۳ – ص ۳٤٥ البيت ۱۷ :

حتى إذا ما الزمانُ أعْوصَ بي

والدهرُ فينـــا لصرفـه نُوبُ

وفى تفسيره : « أعوص بى : أدخل على ً من الحجج ما يعسر الخروج منه » .

فأى ُ حجّة يدخلها الزمان على المرء فيعسر عليه الخروج منها ؟ وما هى المحاجّة بين الإنسان وزمانه ؟ وإنما هو من قولهم : أعوص به أى أنزل به ما يعتاص عليه ، أى يصعب عليه الخلاص منه ، يعنى نوائب الدهر ونوازله التي لا مخلّص منها .

۱۲۶ – ص ۳٤٥ البيت ۲۸ :

تمنعنى نبعـــة مغرَّســــة

لا قـادحٌ شَانَهـا ولا قَلَبُ

وفى تفسيره « القادح : الدودة التى تنخر الشجر ، وقد جعلها صفة للشجرة . القلب هى القلب بسكون اللام ، وهو نزع قلب الشجرة . وقد حرك الشاعر اللام » .

وعبارة « وقد جعلها صفة للشجرة » لا تؤدى معنى واضحاً . ثم إن اللهودة لا يقال لها « القادح » ، وإنما هى « القادحة » بالتاء ، كما فى اللسان والقاموس. وأما « القادح » فعناه الأكال يقع فى الشجر ، أى التأكل . والقادح أيضاً : الصدع والشق فى العود . فهذا هذا . وأما القلك بالتحريك فهو جمع قلكة ، وهى العلة والداّء ، وأصلها العلة تُقالَب لها الدابة فينظر إليها .

١٢٥ – ص ٢٥١ البيت ٩ :

ولــكَمْ مقــلة لذاتِ دلال مَقَلَنَنَى بالــود وهي غَروبُ

وفى تفسيره : « الغروب : النازحة » .

ولم أجد هذا التفسير ، وصوابها « عَذُوب » . يقال عذَب عن الشيء : كفَّ وأضرب ، فهو عاذبٌ وعذوب . ومنه قول حميد بن ثور :

إلى شجرٍ ألمى الظلال كأنَّها رَواهبُ أحْرَمنَ الشرابَ عُذُوبُ

والعُدُوبِ في هذا البيت جمع عاذب ، ويقال أعذَبَه عنه : منعه . وفي حديث على ": «أعذبوا عن ذكر النساء أنفسكم » ، أي : امنعوها .

١٢٦ – ص ٣٥٢ البيت ٢٦ ، ٢٧ :

نفحاتً يُعيدُنَ بعددَ شيماسٍ

ريِّضَ ۚ اللهُّ هُو وَهُو عَوْدٌ رَكُوبُ

لعيون الخطوب « بعد َ شماس ِ »

ولقلب الزمان منها وجيبُ

وفى الشرح: « ما بين القوسين ظاهر أنه تكرار من البيت السابق ، والمقابلة فى البيت تقتضى أن يكون: لعيون الخطوب منها خشوع ، أو ما فى معناه ».

وفى الحق أنه تكرار ولكنه بصورة أخرى ، وهو تكرار متعمّد من البحرى ، إيغالاً منه فى الصنعة التي يحرص عليها كما حرص عليها شيخه أبو تمام . وصواب ضبط ما فى البيت الثانى « بَعْدُ مُماسُ » أى لعيون الحطوب بعد ذلك شماس " ، فهى نافرة هاربة بعد الذى رأت من نفحات المملوح وفيض معروفه ، فالحطوب لا تتطور طوار من مسّة الممدوح ينفحة منه .

۱۲۷ – ص ۲۵۲ البیت ۳۰:

وذُراه فيـــه الحميمُ ســوايح

حــين يعفــوه والنَّزيـِـعُ الجنيب

وصوابه « ذَرَاه » بفتح الذال أى جانبه وكنفه ، كما سبق الكلام عليه في التنبيه رقّم ١٢٠ . ولذا قال بعده « فيه » ولم يقل « فيها » . فهذا واضح .

۱۲۸ – ص ۲۵۵ البیت ۲۲ :

تَقَرِ هاتي وتلك هَبَّةُ رَأَي يُخْطئُ المشرفُ وهي تصيبُ صوابه « تَـفَر ، بالفاء ، من الفـرَى ، و هو القطع . يصفه بالرأى القاطع المصيب .

١٢٩ - ص ٢٥٧ البيت ٣٢ :

مع شوق إليك تقدح في القلـــ

ــب عقابيـــــلُ بثَّةً وندوبُ

وإنما هي « بثِّه ِ » بالإضافة . والبث : الحزن ، والمرض الشديد . والعقابيل : بقايا العلَّة ِ والعداوة ِ والعشق ، جمع عُقبول وعُقبولة أيضاً .

۱۳۰ – ص ۳۳۵ البيت ۲۰: «أصادقى وعيداتى »، صوابه «عُداتى» جمع عاد ، وهو العدّو ، مثل قاض وقضاة . أما العيدات فجمع للعيدة بمعنى الوعد . فإن أردت كسر العن قلت عيدًى بالقصر لا غير ، وإن أردت إدخال الهاء قلت عُداة في وزان قضاة .

١٣١ - ص ٢٦٤ البيت ٢٤ :

ورقيتُ منها أرفعَ الدرجات

و «ناصبت » تحريف طبع ، صوابه «ناصيت » . وجاء في الشرح : «ناصيت الشيء : جذبته وقبضت ناصيته » ، ولا يقال قبضه إلا في أخذ المال ونحوه ، أو في معنى خلاف البسط . يقال قبضت المال ، ويقال أيضاً : قبضت يدى . وأما الإمساك بالأشياء فيقال قبض عليها وبها . فهذا هذا .

والمأخذ الآخر أن هذا تفسير أوّلى لا يقال إلا أفيما جاءً على الحقيقة . وأما في هذا البيت فهو مجاز ، فوجه تفسيره أن يقال ناصيتُ بمعنى باريتُ وساميت كما جاء في حديث عائشة رضي الله عنها : « لم تكن و احدة من نساء النبي صلى الله عليه وسلم تناصيني غير زينب » ، فإذا قيل في تفسيره : تناصيني تقبض على ناصيتي ، كان هذا قو لا ً فاسداً محالا .

١٣٢ - ص ٣٦٦ البيت ٣١ :

ومن المَعَاشر أقدمونَ ومُحدثٌ

طَرِفُ النَّبَاهة ريِّضُ المسعاة

والصواب ضبط « محدَّثُ » بفتح الدال ، بمعنى الحديث . والبحترى يفخر في هذه القصيدة بجدً و الذي رفع الأذان بمنبج ، والآخر الذي قاد طيئا للروم ، وغيره الذي قاد وقعه الجسر . فيعنى البحترى أن من النَّاس من هو على عرق من المحد و نباهة الشأن ، سرَى إليه ذلك من قديم عن آبائه وأسلافه ، ومنهم محدَّث المحد والنباهة . وشتان ما بينهما .

ومن الحقِّ أنَّ المعاجم لم تذكر الكلمة بهذا الضبط لهذا المعنى ، ولكن الفتح هو الضبط المعروف فى هذه الكلمة لكل جديد أو طريف ، ومنه قولهم «الشعراء المحدّثون».

ولعل أقدم ما عرف من نصوصه حديث: «إياكم ومحدّثات الأمور » وهو ما لم يكن معروفاً في كتاب ولا سنة ولا إجماع. وأما «المحدرث » بالكسر فيشتمل على معانى سوء يكاد يكون أكثرها إسلامياً: فهو الزانى ، وهو من فعل أمراً يستوجب الوضوء أو الغيسل ، وهو فاعل الجرم العظيم. وهكذا.

۱۳۳ – ص ۳۷٦ البيت ٣ « فتنكحُ » ، صوابه « فتنكحَ » بالنصب لتقدم النفي عليها ، والفاءُ للسببية .

١٣٤ – ص ٣٧٧ البيت ٣:

# إذا لُبنى ألامت فى صنيع الوُشاة الوُشاة

فسرت «ألام » بمعنى لام ، وهو معنى صحيح ، ولكنه ليس مراداً هنا ، بل ألام هنا بمعنى فعل ما يستحق من أجله اللوم . ومنه فى الكتاب العزيز : « فالتقمّمةُ الحوتُ وهو مُليم ُ » ، وفى المثل : « ربّ لائم مُليم ُ » ، أى مستحق ليلوم بسوء ما صنع . وقال الآخر :

ومن نخــــذل أخاه فقد ألاما

و فيما يلى صواب بعض أخطاء الطبع :

ص ۲۷۵ الحاشية ( ۱۱ ) « والثقال » صوابه « والثفال » .

ص ۲۷۸ البیت ۱۰ « یئری » ، وهی «یئری » .

ص ۲۷۸ البیت ۱۸ « مذمه منه » ، و هی « « مُذُمَّمة » .

ص ۲۷۹ البيت ۲۵ « قَطْبُهُ ، » ، هي « قَطْبُهُ ، » .

ص ٢٨٢ البيت الأول « أو أبه » ، هي « أو آبه » .

ص ۲۸۶ البيت ۱٦ « وحزم ِ مجرب » ، هي « وحزم ِ مجرب ِ » .

ص ٣٣٦ البيت ٦٦ « سنام » ، هي « سنام » .

ص ٣٣٨ الحاشية (٢) « إِتَأْبِ » ، هي « اتَّأْبِ » .

ص ٣٥١ البيت ١٦ « وأخلاءُ : عزمتي عنتريس ُ ) هي « وأخلاءُ عزمتي عنتريس ُ » .

٣٥٣ البيت ٣٤ « الجُنُوب » ، هي « الجِنُوب » .

ص ٣٥٥ البيت ٦ « نية عزبة » ، هي « نية غربة » .

· ص ٣٦٤ الحاشية ١٦ « عسرت » ، هي « تحسرت » .

ص ٣٧١ الحاشية ( ١٧ ) « أزمت سنن الطريق » هي « لزمت سنن الطريق » .

\* \* \*

هذه بعض تصويبات وتعليقات عنَّت لى إثر قراءتى لهذا العمل الضخم الذى قام به أخى وصديقى الأستاذ المحقق حسن كامل الصيرفى ، لم أشأ أن أسترسل فى سرد جميعها ؛ لأنها نماذج لأمثالها ، ولأن إطالة القول مهما يكن فيها من متاع ونفع فهى بعرض إملال .

\* \* \*

وإن أكن قد بدأت المقال باستعلان إعجابي بهذا الجهد الموفق ، وبهذا الخلق العلمي النادر ، فإني أختمه كذلك بتهنئي للعالم الفاضل الأستاذ الصيرفي ، زاده الله توفيقاً وعوناً فيما هو بسبيله من هذه الخدمة الجليلة للتراث العربي .

### \_ 1 =

( هذا المقال السادس لم يسبق نشره )

١٣٥ - ص ٣٧٧ البيت ٤:

وما وعدَّتْ وشيكاً من نوال

فنطلب عندها نُجع العيداتِ

وصوابه « فنطلبَ » بالنصب أيضاً ، كما سبق في التنبيه رقم ١٣٣ .

۱۳۶ – ص ۳۷۸ البیت ۱۰:

### لقد صَدَقَ المنقِّبُ عن حديثي

بُـــدوّى للأعـــادى وانصلاتي

صوابه « المنقب » بالنصب . يعنى أن بدوّه وانكشافه للأعادى قد صدق المنقب عن حديثه . يقال صَدَقَه ، أى قال له الصدق ، كما يقال صدقه الخبر . ومنه المثل السائر : « صَدَقَه سِن َّ بَكْرِه ٍ » .

۱۳۷ - ص ۲۷۸ البیت ۱۰:

سوائر من سيهام الشِّعر تُصمِّي

إذا جَعَلَتْ تَشْيِدُ بِهَا رُواتِي

صوابه « تُشيد » من أشاد الرباعيّ . بقال أشاده ، وأشاد به ، أي أشاعَه ورفع ذكره . وأمّا شاد يشيد ، فعناه طلاه بالشّيد ، وهو الجصّ والملاط .

۱۳۸ – ص ۲۷۸ البیت ۲۰ :

\* لإذلال الأعزَّة من عيداتي \*

صوابه « عُداتى » كما سبق فى التنبيه رقم ١٣٠ .

١١٣٩ ص ٣٧٩ البيت الأول:

سُفياً لمحلسنا الذي آنستَه

واهــاً لمحلسنا الذي أوحشته

والسُّقيا بضم السن صحيحة "ذاتُها . يقال سَقاه يَسقيه سَقَيْا ، والاسم السُّقيا . ولكن العرب لم يستعملوا فى الدعاء إلا " المصدر المفتوح السن ، يقولون : سَقياً له ورَعياً ! ! أى سقاه الله ورعاه . ويقولون من فعله : سقياً ورعاه ، بالتضعيف ، أى قال له : سَقياً ورَعيا .

وأمًّا ما ورد في قول البحتري نفسه ص ٤٧١ في البيت ٥ :

بني قُشيرٍ ألا سُقيا لمضطهد ؟

بنى قشـــير ألاّ سُـُقيا َ لملتاح ِ

فهو بالضم صحيح ، لأنه ليس دعاء ، بل المراد به اسم المصدر ، أى ما يُستَق ، يقول : أليس للمُضطهَد والملتاح ما يُسقاه ! ! فهو طلب على طريقة التمني ، وليس دعاء كالضرب السابق الذي التزم العربُ في سينه الفتح ، لأنه مصدر نائب عن الفعل كما يقولون .

۱٤٠ – ص ۱۸۲ البيت ۲:

يُضاعيفُ فيه الإلـهُ الثوا

بَ للصابرين للصابراتِ

وينبغي إثبات الواو بمن الكلمتين الأخير تين من البيت .

١٤١ – ص ٤٠١ البيت ١٠:

لا يحسبون قبورَهم فى غُـرْبة

ولوَ أنَّها مضروحة ُ بالزَّأبَجِ

جاء فى تفسيره : « الزابج ( غير مهموز ) : جزيرة . . . إلخ » .

وكان الأوفق أن يقال : « الزأبج هنا مهموز ، وأصله بغير الهمز » فقد همزه البحترى للقافية ، ليفرّ من ألف التأسيس التي إذا قرئ بها البيت عابته بسناد التأسيس ، لأنّ قافية القصيدة غير مؤسسة . ومطلع هذه القصيدة :

لم يبق فى تلك الرسوم بمنعج

إمَّا سَالتَ معرَّجُ لمعـــرِّج

۱۶۲ – ص ۶۰۶ البيت ۶ : « كالسِّمْع » . جاء في تفسير السِّمع أنه « سبع إفريقي بين الذئب والضبع » .

أما أنه بين الذئب والضبع ، فلا غُبار عليه . وأما أنّه إفريقي فهذه متابعة لخطأ ظاهر . فالسَّمع يعرفه العربُ من قديم الزمان في باديتهم الأسيوية ، ويتناولونه في أشعارهم تناولاً ظاهر آ . وفي صفحتين من صفحات كتاب الحيوان للحاحظ نجد هذه النصوص :

قال سَهم بن حنظلة :

كالسِّمع لم ينقبُ البيطارُ سُرَّتَه

ولم يَدَجِهُ ولم يغميزُ له عَصَبَا

وقال سُؤر الذَّئب:

هو سيمنع إذا تمطَّرَ شيئــــأ

وعُفَابٌ بِحِثْهِا عِسِارُ

وقال تأبيط شرا:

مُسبلٌ بالحيّ أحوى رِفكُ ُ

وقال آخر :

تكلق بها السِّمعَ الأزلَّ الأطلسا ..

يصف بادية ً من بواديهم .

واشتقاق اسمه فى العربية واضحُ تمام الوضوح ، قالوا فى أمثالهم : « أَسَمَعُ مِن سِمْع » . وقال الشاعر :

تَرَاه حديدَ الطَّرف أبلجَ واضحاً

أُغُرَّ طُويلَ الباع أسمع مين سيمع

فالقول بأنه إفريقي قول ٌ غير صحيح ، تبع فيه الشارح معجم المعلوف ، وكم ذا به \_ على جلالة قدره ــ من الأخطاء .

١٤٣ - ص ٤٠٦ البيت ٥ في مدح البحترى لشعره:

قوانى كالسَّلام تفــوقُ حُسناً

نجـــومَ اللَّليل تُوقدها اللهَّ يلجى

وفى تفسيره: السَّلام بكسر السين: شجر مر، واحدته سلامة. وهو كذلك جمع السلمة، وهي الحجارة».

وهذا المعنى الأخير هو المتعين ، وكان ينبغى أن يقتصر عليه فى الشرح ، لأن القوافى المتينة تشبّه بالصخر المنحوت . لا بالشجر المرّ . ومن ذلك ما جاء فى طبقات ابن سلام ٤٠٨ فى قصة الأخطل حين حمله بشر ابن مروان أن يحكم بين جرير والفرزدق . فقال الأخطل : «الفرزدق ينحت من صَخر ، وجرير يغرف من بحر » .

ومن هذا المعنى قوله :

عَلَىَّ نحتُ القوافى من معادنها

وما على ً إذا لم تنَفهم البقرُ

كما تشبَّه القَافية بالسِّنان في متانته واستواء حدَّه أيضاً ، ومنه قول عبيد ا ا ن معاوية في الحماسة ٦٧ بشرح المرزوق :

وقافيةٍ مثل حــــــــــــ السنا

ن تَمَبِقَ وَيَذَهب من قالهـــا

١٤٤ – ص ٧٠٤ البيت ٤:

من الرَّاحِ صيرفاً وممـــزوجـَه

وفيه فسادٌ في اللفظ ، إذ لا يستقيم أن يقيَّال « عُـصَيبِييَة » فإنه لا يُعرفُ

لها مكبيَّر تصغيَّر عليه هذا التصغير الذي لا يكون إلا لاسم على فاعلة معتل اللام كما قالوا في تصغير داهية : دويهيـَة .

وصوابة « عُصَيِّبة » كما هو واضح فى طبعة هندية ، وهى تصغير « عصابة » بمعنى الجماعة ، لا « عُصْبة » ؛ فإن العُصبة إنما تصغيّر على « عُصَيْبَة » بتخفيف الياء .

ومن هنا يجب تصحيح ما جاء فى شرح الديوان أيضاً ؛ إذ فيه « عصيبية : تصغير عصبة ، أى جماعة » . فصوابه « عصيبة ، بتشديد الياء : تصغير عصابة أى جماعة » •

١٤٥ – ص ٤١٠ البيت ١٨٠ :

ولم ينقِّصْهــــا بأخــــراج

وجاء في تفسيره أنَّ الأخراج : «جمع الخراج».

ومن الحق أن الخراج قد سمع جمعه على أخراج ، كما سمع جمعه على أخاريج وأخرجة ، كما في لسان العرب . ولكن كيف يتصور أن ممدوحاً ينى بما وَعد من عطاياه ثم ينقص ما أعطى عن طريق جباية الخراج ؟! والممدوح هنا قائد حرب لا علاقة له بجباية الخراج .

فالأوفق ما ورد فى أصلين من أصول الديوان ــ هما : ح ، ل ــ « بإخداج » فإن الإخداج هو النقص ، وهو الذى يتناسب مع قوله « لم ينقصها » أراد أنه أدّى إليه مواعيده كاملة لم يتناولها بأى نقص كان . ومنه قولهم : أخدج الرجل صَلاته ، أى نقصها . وفى الحديث : « كل صلاة ليست فيها قراءة فهى خيداج » ، أى ناقصة . وجاء فى قول البحترى صلاك :

أخو العَزم لم تَصدر عزيمة رأيه

بمقتضب من عاثرِ الرأى مُخدَج

١٤٦ - ١٤٦ البيت ١٣:

لمَّا تضاربَ بالزَّحفين قُطُرُهما

فضاربٌ بغيرار السَّيفِ أو واج ِ

جاء في تفسيره : «الواجي : الرجل لا نفع به » .

وهذا تفسير منتزع من مادة (وجى) انتزاعاً . وإنما «واج » هنا من مادة (وجأ) المهموزة ، من قولهم : وجأه بالسكين وغيرها «وجئا » ، إذا ضربه . وهو المناسب هنا للضرب بيغير ار السيف ، ومنه قول عبد الرحمن ان حسان بن ثابت :

فكنتَ أذلَّ من وتد بقاع ٍ يشجِّج رأسَــه بالفهر واجي

أصله «واجئ » كما في اللسان (وجأ).

١٤٧ – ص ٤١٧ البيت ١٤ :

أَخو العزم لم تَصدر عزيمة ُ رأيه

بمقتضَب من عاثر الرَّأَى مُخدَج

فسر « المقتضب » بأنه الشيء المقتطع .

وهذا هو أصل معنى المادّة ، ولكن المراد بالمقتضّب هنا هو الرأى المرتجل الذى لم ينجمُ عن إعدادٍ وتهيئة ، من قولهم : اقتضب الحديث والشعرَ والخطبة : تكلم به من غير تهيئة وإعداد له .

١٤٨ – ص ١٤٨ البيت ١٨ :

قنیعتُ علی کُرْہ وطأطأت ناظری

إلى رَنْق ِ مطروق ٍ من العيش حَسَرْج ِ

و « ُكره » يصح أن تضبط أيضاً بفتح الكاف بمعنى الإكراه ، ولو ترك ضبطها أو ضبطت بالضبطين معاً لكان أوفق وأبعد عن التحكم أفى الضبط .

وفسِّر « الحشرج » بأنه كوز رقيق يبرد فيه الماء ، والنقرة فى الجبل يصفو فيها الماء » .

ولا وجه لإيراد المعنى الأوّل لاستحالته هنا ، كما لا وجه لإيراد الثانى لعدم ملاءمته ؛ فإنّ المطروق الماء الذى طُرق وكدّره الشاربة ، والبحترى يعنى الماء الكدر ، لا ريب فى ذلك .

وإنما المراد بالحشرج هنا شبه حيشي تجتمع فيه المياه .

١٤٩ – ص ٤٢٠ البيت ٨ :

تأبيًى قُـويَقُ لتَـدُويرِها

فنسكُّبُّ عن قبصديها وانعرَجُ

وفى تفسيره « تأبى : تلبث على المكان و تأنى » .

وبالجمع بين النص وتفسيره نقطع بأن هناك تحريفاً مطبعياً في « تأبيًه » وأنها محرفة عن « تأبيً » بالألف في آخره ؟ لأن هذا هو المتبع في كل فعل قبل ألفه الأخيرة ياء ، كما في : يحيا ، استحيا ، تزييًا ، أعيا . لا يصح كتابتها بالياء ، اتباعاً للقاعدة التي ذكرتها . وانظر المطالع النصرية ١١٨ .

١٥٠ \_ ص ٤٢٧ البيت ١٠:

مَليتُون أن تُستى البيلادُ غِيبَاتُها

بأوجههم حتى تسيل فجابجُها

وجاء في شرحه : « مليون : مليئو ن ، جمع المليء ، وهو الغني المقتدر » .

و إنما المراد بالمليّ هنا الثقة الجدير بالشيء. تقول: هو مليّ بكذا ، أي جدير به.

۱۵۱ – ص ۲۲۷ البیت ۱۲

تربَّعتُها فازداد ظاهر حسنها

وأضعفَ في لحظ العيون ابتهاجُها

صوابه : « تر بَّعتَها » بتوجيه الخطاب إلى الممدوح .

١٥٢ – ص ٤٣٠ البيت ٣:

ما أنسَ لا أنسَ ما نُحمِّرتُ قولتَها

والنَّقصُ ُ بالرَّحل والأنساع محدوجُ

ثم زاد الشارح: « ولعل الصحة فى رواية البيت: والنص بالرحل والأنساع محدوج. يقال نص المتاع جعل بعضه فوق بعض ».

وكلاهما غير متَّجِه ، ويتعيَّن أن يكون صوابه « والنَّقْض » بالنون المكسورة فى أوله والضاد المعجمة فى آخره . والنَّقْض : البعير الذى أنضاه السفر ، كأنَّ السفر قد نقض َ قوَّتَه فأهزله . والأنثى منه نِقضة . قال روبة :

« إذا مَطَونا نِقَنْضة ۖ أَو نِقضاً «

والمحدوج: الذى وُضِع عليه الحِدْج. وهو مركب من مراكب النساء نحو الهَودج والمِحفَّة. وكان العرب يؤثرون حمل نسائهم على ضعاف الإبل وإنائها، إشفاقاً منهم عليهن .

٢٥٣ - ص ٢٤٣ البيت ٦:

أُثنيي عليك ِ فإنني لم أَخَفُ أَحَدًا

يَلُحيي عليك ٍ وماذا يزعمُ اللاحيي

والسَّهو فى « يَلحيى » ؛ فإن العربَ لا تعرف هذا الفعل ، إنما تقول لحاه يلحوه لحواً فهو ملحوًّ ، إذا شتمه . وهذا واوى . وتقول أيضاً لحاه يلحاه لحياً فهو ملحى . إذا شتمه أو لامه وعنَّفَه . وهذا يائى .

فوجه ضبط الفعل « يَلْحَيى » لا « يَلْحيي » .

١٥٤ – ص ٤٤٨ البيت ١٠٠ : ١١٠ :

فَإِلاَّ نَهَاهُمْ عَن تُورُّد نَفْسِهِ

تَقَلُّبُ غادٍ في رضاهم وراثح ِ

وإلاً أعدنُوا بأسه وانتقامه

لكبش العدو ً المستميت المناطيح

وصوابهما : « فألاً » و « وألاً » . وهي ألاً التحضيضية بمعنى هلاً . وقد سبق نظير هذا التصحيح في التنبيه رقم ٦٢ .

١٥٥ – ص ٤٥٧ البيت ٧ :

وأرتَّنا خدًّا يُواحُ لهُ الورْ

دُ ، ويشتمنُّه جَنَسَى التفَّاحِ

وما هكذا تقال ، إنما هي « يُرَاحُ له الوردُ » . يقال راحَ للأمر يُرَاحِ رَوحَا وراحاً وراحةً ورياحةً ، إذا أشرق له وفرح به . وأخذَ تُـهُ له خفّه وأربحيّة .

ومنه قوله :

إنَّ البخبل إذا سألتَ بَهَرْتُه

وتَـرَى الكريم يَـرَاحُ كالمختال ِ

وقول الآخر:

وزعمتَ أنَّكُ لا تَرَاحِ إِلَى النِّسا

وسمِعتَ قبِيلَ الكاشحِ المتردِّدِ

وقول أمية بن أبي عائذ الهذلي :

تكراح يكاه بمحشورة

خواظى القيداح عيجاف النَّصال

١٥٦ - ص ٤٦٤ البيت ٧ :

فكان يُريد نصحاً وهو مُصْبِ

على غشّ كأطراف الوماح ِ

و « مُصْب » على هذا من أصبى . ولا يقال أصبى على الشيء ، إنما يقال أصبت المرأة : دعته إلى الصبّا ، وأصبت المرأة : دعته إلى الصبّا ، وأصبى فلان عيرس فلان ، إذا استمالها . وأصبى القوم : دخلوا في الصّبا .

وهذا كلَّه بعيدُ عن المراد، والصواب: « مُضْب » بالضاد المعجمة ، من قولهم : أضبى فلان على داهية وأضباً ، أى أسرَّها وكتمها . يتمال من المهموز ويقال من المنقوص .

١٥٧ – ص ٤٧٦ البيت ٢ :

وإذا بَرزْنَ من الخُدُور سَفِرْنَ عن

ُهُمِّينُكَ من وردٍ ومن تُفَاّحِ

صوابه: « سَفَرُن » بفتح الفاء . يقال سفَرتالمرأة تَسْفير ، وأسفرت تُسفير : كشفت عن وجهها .

۱۵۸ – ص ٤٧٦ البيت ٨ :

لأُخبِّرنَّك عـن بـنى الجرَّاحِ وعتـادهم من سُـؤدَد وسَماحِ

وفي هذا الضبط سهوان:

أحدهما أنَّ العَنَاد ، إنما هو بفتح العبن لاكسرها ، وهو العُدَّة والشيء الذي تعِدَّه لأمر ما وتهيئه له ، لا يقال إلا بالفتح . وفي حديث صفته عليه السلام : « لكل حال عنده عنّاد » ، أي ما يصلح لكل ما يقع من الأمور .

والآخر : أن السؤدُدُ المهموز لا يقال إلا بضم الدال ، كما سبق في التنبيه رقم (٤).

١٥٩ ــ ٤٩٢ البيت ٦ في هجاء الحاقاني :

جماًدٌ من البَرد لم يَنْحلِلُ

ونييء من البُله لم ينطبخ

وجاء في تفسيره : « البله : جمع بلهاء : الناقة لا تنحاش من ثقل كأنها حمقاء » .

وفى رواية « البله » . وفى تفسير ها هذا التفسير مجال للقول ؛ فإنَّ البحترى يقول فى الشطر الأول من البيت : إنَّ ذلك المهجّو بسبب بَردهِ لم ينحلُّ ما به من جمود . فماذا يتوقع منه فى الشطر الثانى من البيت ؟

المتوقيّع أن يقول: إنه نبىء لم ينطبخ؛ وذلك لعلة أخرى مماثلة للعلة الأولى. وهي ما جبل عليه ذلك المهجّو من بلادة وثقل. فصواب رواية البيت « من البُلند » . وهي الرواية التي أوردها أبو العلاء المعرى في عبث الوليد ص ٧٧ وقال في تفسيرها: « البُلند قايل في الاستعمال الأول ولكنه في

القياس مطلَّر د ؛ يقال بليد بيِّن ُ البُلُد ، كما يقال عظيم بيِّن العُظمْ ، وقريب بيِّن القرب » . فهذا هذا .

وأمارواية «البُلُه» فلا تستقيم ، وتفسير البُله بأنه جمع بلهاء على فرض صحة رواية البُله ، بعيد جدًا ؛ فإن البحترى يتحدَّث فى هجاء رجل ، فالأولى أن يكون جمع «أبله» على ما يكون فى تلك الرواية من إخلال بنسج البيت وتلاوم بُنيانه .

١٦٠ – ص ٤٩٢ البيت ٦

غدًا يَحرُم الماءُ القُرَاحُ وتَنتَوِي

وجوه من اللذَّات مُشجِية الفَقد

و « القُرَّراح » بضم الحاء من أخطاء الحاصة ، وصوابه « القَرَاح » بفتح القاف كسحاب ، وهو الماء الحالص . وفي اللسان : « وفي الحديث : جلَّف الحبر والماء القراح . هو بالفتح : الماء الذي لم يخالطه شي أ يطلَّيب به ، كالعسل والتمر والزبيب » .

ورواية « تَنتوِي » بعيدة المجاز .

على أن الرواية الغالبة التي أثبتها المحقق في الحواشي ، وهي رواية « وتغتدى » رواية سليمة لا غبار عليها ، على أن تضبط « مشجية ً » بالنصب .

والبيت تصوير لما يحدث في شهر رمضان من إمساك عن الرغائب واللفات . وقبله :

وممتـــا دَهمَى الفتيانَ أَنْتَهُمُ عَلَدُواْ

بآخر شعبان على آخر الورد

١٦١ - ٤٩٩ البيت ١١ في مدح الحسن بن مخلد:

المُفْتَدِي ومُلُوكُ العجم خاضعة ً

لفرعيه المعتلبي فيهم ومتحيتده

وما هكذا يقال فى صفة الممدوح ، إنما هو « المُفتدَى» ، أى الذى يفديه الناس إعزازاً له وحبتًا .

و نصب «خاضعةً » لا وجه له ، إنما هي «خاضعةً » بالرفع .

ومما يذكر أن الحسن بن مخلد كان من أصل فارسيّ .

۱۶۲ ـ ص ۵۰۰ البیت ۲۰ :

يأيُّه السيِّد المحرى خلائقه

على سوابيق عِلْيَاهِ وَسُؤْدَدِهِ

صوابه « عَلَيْهِ وُ سُـُوَّ دُ دُهِ » . انظر للكلمة الأولى التنبيه رقم ٥٠ وللثانية التنبيه رقم ٤ . و ١٥٨ .

۱۶۳ – ص ۵۰۱ البيت ۲:

وأبيها وإن تَفاحشَ وَهَنَّيُّ

في همَّواها ، واحتلَّ منها جُلْمِيدُ

وكذا وقعت الرواية في طبعة هندية ص ٢٠٨ وغيرها من النسخ .

والجديد لا يحتل ، وإنما يحتل ، أى يلحقه الوهن والحلل . فالوجه رواية سائر النسخ : «واختل منه جديد » ، أى وهمَن َ جديد ُ الهوى وأدركه الضعف والانحلال . وقبل البيت ، وهو مطلع القصيدة :

نَفِسَتُ قُرْبَهَا عَلَيْكَ كَنُودُ والقريب الممنوعُ منك بعيدُ

١٦٤ – ص ٥٠٦ البيت ٤٢ :

وإذا قيلت القوافى تـَهاوَى

رجزٌ من بيوتهـــا وقصيدً

وجاء في تفسيره : «الرجز بحر من محور الشعر » .

والمقابلة فى البيت تقتضى أن يكون الرجزُ هذا اللونَ من الشعر الذى يقابل القصيد. وهذا الضرب يأتى من مشطور الرجز ومنهوكه ، ومن مشطور السريع ، ومن منهوك المنسرح .

فمثال مشطور الرجز قول العجاج :

بإذنه السماء واطمأنت

ومثال منهوكه :

أخُبُ فيهــــا وأضـــعْ أقــودُ وطفاء الزَّمَع

ومن مشطور السريغ قول روَّبة :

ونحن أبقَى من جبال الأوتاد ُ

على مُلمَّــات الزَّمانِ الهَدَّادُ

ومن منهوك المنسرح قول هند بنت عتبة يوم أحد:

صب الأدبار عساة الأدبار صرباً بكل بتار الم

وليس من المتعينِ أن يكون ما صنع من بحر الرجز رجز آ ، فقد يكون قصيدا ، فمن ذلك مثال العروضيين :

دار لسلمي إذ سليمي جارة"

قَفَواً ترى آياتِها مثلَ الرَّبُسُوْ

وقسوله:

۱۲۵ ـ ص ۸۰۸ البیت ۷ :

كَفِّي فقد ألهـاه عن حَرِّ الهوى

حدثٌ أطكلً من الهـــواء البـــارِد

ولست أنى صواب كلمة «أطلَلَ »، ولكنها ليست أولى بالإثبات ؛ فإن الحدث الشديد لا يُطلّ ، فعل من يحدّث نفسه بشيء ثم يرجع عنه ، ولكن الأحداث الشديدة تُظلِلُ إظلالاً وتشمل ، وتكنف من تنزل به من كل جانب وتحيط به. وهي الرواية التي حملتها نسخة «ل».

والعرب تقول: أظلتني الشيء، أي غشيني . وبه فسَّر ثعلب قوله تعالى : « إلى ظلِّ ذي ثلاث شُعَبِ » ، قال : معناه أن النار غشيتهم . وفي التنزيل العزيز : « فأخلَدَهم علَذابُ يَوم الظلَّة ي لأن الله تعالى بعث غمامة عارة فأطبقت عليهم وهلكوا تحتها . وأروع العبارات الموجلة لهذا المعنى قوله تعالى : « لهم من فوقهم ظلل " من النار و من تحتهم ظللل " » .

۱۶۶ – ۸۰۸ البیت ۹:

ضحكيَتُ فأبكت عِينَ كل مموَّه ِ متجمَّل تحت الضريب الجلمل وفسُّر ﴿ الْمُموَّهُ ﴾ بأنه موضع ذو ماء .

والمموَّه فى البيت ليس موضعاً ، بل هو السحاب تبكى عيونه ، وصواب ضبطه أيضاً « مموَّه » بكسر الواو المشددة . يقال موَّهت السماء : أسالت ماء كثيراً ، كما يقال موَّه السحاب الوقائع ، انظر اللسان ( موه ) .

ويقال موَّه الموضعُ : صار فيه الماء . قال ذو الرمة :

تميميّة نجـــدية دار أهلها

إذا مَوَّه الصَّمَّانُ من سَبَل القَطرِ

فضبط « الممرَّة » بفتح الواو لا وجه له ، وتفسيره بتلك العبارة كذلك .

وأما « مُتجمَّل » فرواية عجيبة ، وصواما « متحمِّل » بالحاء المهملة وكسر المِم المشدّدة ، أي متحمِّل للماء .

١٦٧ – ص ٥٠٩ البيت ٣:

ومَعَاضِ المشيبِ يَغُدُو فيستخ

لمقُ<sup>ء</sup>ُ من عَيشنا الذي نَستجد<sup>ئ</sup>

وفى بعض النسخ : «ومَعاص » .

وكلاهما غير مستقيم ، وصوابهما « مَغَاض » بالغين المعجمة . يقال غاض الماء يغيض غيضاً ومَغَاضاً ، أى نقص ، أو غار وذهب . يعنى النتقص والتغير الذى يكون عند المشيب ، وهو نقص الشباب وغوره وتوليه .

١٦٨ – ص ١٥٥ البيت ١٤ : "

إنْ تَقَرُّرُضًا فقضاهِ لا يَربتُ وإنْ

وَهَبَتِما فَقُبُولُ الرَّفْدِ والصَّفَكَ

و « القُبُول » بضم القاف لا بأس به ، وإن كان الأعلى في الضبط « القَبُول » بفتح القاف . ولقد ذكر عن أبي عمر و بن العلاء أنه قال : « لم نسمع العرب تضم القاف في قبول ، وكان القياس الضم لأنه مصدر مثل الدُّخول والخروج » . ثم قال أبو عمر و : « ولم أسمع بحرف آخر في كلام العرب يشبهه » . انظر الطبرى ٦ : ٣٤٤ في تفسير قوله تعالى : « فتقبلها ربُّها بقبول حسن » . وأجاز الفراء والزجاج ضم القاف ، كما في تفسير أبي حيان ٢ : ٤٤١ .

وحكى في اللسان عن ابن الأعرابي : « قبلت الهدية أقبلها قَبَولاً وقُبُولاً».

١٦٩ – ص ١٩٥ البيت ١٧:

سما بالخيال أرسالاً لسيما

فمين شُوس إلى الداعى وقُـــود ِ

وجاء فى تفسيره : « الشوس : جمع الأشوس ، وهو الجرىء على القتال . القود : السهلة القياد » .

أما تفسير الشُّوس بهذا فلم أره من قبل، والمعروف أن الأشوس هو الذي ينظر بمؤخر العبن تكبر أ واستعلاء، أو غيظاً، أو الذي يرفع رأسه تكبراً ٥

وكذلك تفسير القود على هذا الوجه ليس صحيحاً ، وإنما هو جمع أقود وقوداء ، وهو من الخيل : الطويل العنق ؛ وقد قَوَداً .

وأما ضبط « وقود » في مثل هذا التعبير ، فالذي استقرَّ عليه الوضع في الكتابة المعاصرة التي لا تضبط فيها الكلمات ضبطاً كاملا أن مهمل ضبط واو العطف ، لأنها كلمة مستقلة معروفة الضبط . وأما الواو التي من صلب الكلمة نحو « وقود ألنار » فضبطها مستحسن إن لم يكن واجباً .

١٧٠ – ص ٥٣٤ في البيت ٥٣٠ :

\* غماغيم أصواتٍ وجرس تقارعٍ \*

وقد فسِّر « التقارع » بأنه « التطاعُن بالرماح » .

وليس كذلك فإن التقارع هو المضاربة بالسيوف يقرع بعضها بعضاً . وجمهور مادة (قرع) يرجع إلى الضرب .

وفى مقاييس اللغة لابن فارس: « القاف والراء والعين . معظم الباب ضرب الشيء . يقال قرعت الشيء أقرعه : ضربته . ومقارعة الأبطال : قرع بعضهم بعضا . . . » إنخ :

وفى اللسان: «والقراع والمقارعة: المضاربة بالسيوف، وقيل مضاربة القوم فى الحرب. وقد تقارعوا ». ولم يقل أحد من اللغويين إن التقارع التطاعن بالرماح.

والرماح لا يضرب بها ، وإنما يطعن بها . وقالوا: الضريبة : المضروب بالسيف . وقالوا أيضاً : الضريبة : كل شيء ضربته بسيفك من حي أو ميت ، وقالوا في فروقهم اللغوية : الطعن بالرمح ، والطنّعنَانُ بالقول . وبعضهم يقول : يطنّعنُ بالرمح ، ويطنّعنَ بالقول .

١٧٢ – ص ٣٤٥ البيت ٤٣ :

هُمُ عُوَّضُوا مِن نعمتَى إِذْ وَتَرَّتُهَا

بأيد يرد الفائتات مديدُها

وصوابه « وُتَرِرْتُهُمَا » بالبناء للمجهول ، وهي بمعنى سُلبتُها أو نُقصتُها .

۱۷۳ – ص ۳۵ه البیت ه :

إذا ساد شيبان من ثعلبة ارتضت

رئاسة عالى البيت يكرَّعُها مجدا

و « الرئاسة » بكسر الراء والهمز لا تعرفها اللغة ، وإنما تعرف « الرياسة » بالتسهيل ، و « الرّاسة » بفتح الراء والهمز لا غير ، كما هو ثابت في المعاجم الأصيلة .

وقدور د هذا السهو أيضاً في ص ٥٨٥ في البيت ١٩ فليصحح .

١٧٤ – ص ٣٥٥ جاء فى التعليق على البيت الثانى و هو :

جَرَى فحوى سَبْقَ الْحِيدُ بِنَ وادعا

وأعطى فما أعطى قليلاً ولا أكدك

عبارة « الذي نحل في العطاء » ، وصوامها : « أكدى : بحل في العطاء » ـ وقد جاءت على هذا الصواب عند التعليق على البيت الثالث ، وهو :

ولم يُبُدُ إفضالاً على متطلّب

فواضلَه إلا أعاد الذي أبدكي

وليس فى هذا البيت الثالث ما يقتضى هذا التعليق الذى أثبت فى حواشيه . والوجه فى كتابة « أبدى » هذه أن تكتب « أبداً » كما فى المطالع النصرية ١٢٢ لانها مسهلة عن أبداً . وفى الكتاب العزيز : ( إنّه يُبدَى ويُعيد ) .

1۷٥ ــ ص ١٧٥ : « وقال بهجو بنى جعفر النَّمريّين » هكذا ورد ضبط كلمة « النَّمريّين » ، وإنّما النسبة الصحيحة إلى قبيلة النَّمر : « نَمرَى » بفتح الميم كما جاء فى نص اللسان . وجاء فى همع الهوامع ٢ : ١٩٥ : « إذا نسبت إلى فعيل بفتح الفاء وكسر العين ، أو فعيل بكسر الفاء والعين ، أو فعيل بضم الفاء وكسر العين فتحت العين من الثلاثة ، كنيمر و نمرّى ، وإييل وإييلي ، ودُيل ودُولي » . ثم نقل عن أبى حيان قوله : « ولا أعلم خلافاً فى وجوب فتح العين فى نحو نمر وإبل ودئل ، إلا ما ذكره طاهر القزويني فى مقدمة له أنّ ذلك على جهة الجواز ، وأنه عوز فيه الوجهان » .

و في هذا يقول ابن مالك :

وأول ِ ذَا القلبِ انفتاحا ، وفَعَلِ وفِعِلِ عَيْنَهِما افتَحُ وفُعِلِ ْ

١٧٦ – ص ٥٤٥ البيت ٦ :

ما كان لى جَلَلَهُ فيودَى إنسَّما أودَى غداة الظاعنين تجلُّدي

صوابه « فيُودى » بكسر الدال وفتح الياء . وأودى معناه هلك وفنى . يقول : لم أخلَق ذَا جلد حتى يقول الناس : قد أودى جلده ، وإنما تجلّدت ، أى تصنّعت الجلّد و تكلفته ، فأخففت فيما تصنّعت وحاولت قَسَرَ نفسى عليه .

١٧٧ – ص ٥٦٩ البيت ٢ :

رَّملَ من « عالج ٍ » وأنتَّى تَهدَّى

وصوابه «أقسم " من القسم لا من الإقسام . كما ينبغى ضبط « الظّن » بالنصب « الظّن ّ » فإن الكلمة مهملة الضبط فى النسخة وعدم ضبطها يوقع فى لبس . يقول : أضحت ظنونه مقسَّمة ً ، ممّا ساوره من المشك فى ذلك . وتقول العرب : قسَم فلان أمره : كم يدر كيف يصنع فيه . وقال عدى الن زيد :

ظينة شُبِّهِ فأمكنها القَدُ والخبيرُ خبيرٍ

۱۷۸ – ص ۷۰ البیت ۱۳ :

وإذا القومُ لم يُرَاحُــوا لقُربي

كان لى عنهمُ مَرَاخٌ ومغسدًى

ووجهه « لم يَرَاحوا » بفتح الياء ، كما سبق توضيحه في التنبية رقم ١٥٥ .

١٧٩ – ص ٧٨ه البيت ٢٤ :

وأشكرُ نعمةً لك باطُّلاعي

على أنَّ الوفاءَ اليومَ مُودِ

جاء فی تفسیره: « المودی: المهلك » ، و صوابه « المودی الهالك » ، من قولهم: أو دی ، أی هلك . و منه قول أبي ذوّيب:

أُودَى بَنيَّ فأعقَبوني حسرة "

بعد الرُّقاد وعبرة ً لا تُقليعُ

وقول أبي العلاء :

أودكى فليتَ الحادثاتِ كَـفافٍ

مال ُ المُسِيفِ وعنبرُ المستافِ

۱۸۰ ــ ص ۸۰ البیت ه :

وبالسَّاجور من ثعـَل بن عمرو

وضبط « تُعَلِ » بكسر اللام ضبط صحيح ، فإنه ليس ممنوعاً من الصرف. وفي اللسان : « وبنو تُعَل : بطن ، وليس بمعدول ، إذ لو كان معدولاً لم يصرف» . فلا يحسب الحاسب أن الشارح أخطأ في هذا ، بل هو على الضواب وإنما السهو في ضبط « صيد » ، فإن روى القصيدة وضموم . وأولها : اَشْرَق أَم أَغرَّب يا سعيدُ . وأنقُص من زَماعي أم أزيدُ

۱۸۱ – ص ۸۸ه البیت ٤:

بئس المُرجى للفتاة يصُونُها

والمرتنجيي ليصلاح أمثر فاسد

ينبغى ضبط « المرجَّى » بتشديد الجيم المفتوحة ، وأما « المرتبَجِي » فصوابه « المرتجيِّي » بفتح الجيم .

۱۸۲ – ص ۹۹۱ البیت ۱۲ :

فهي الشَّمْسُ بهجَّةً . والقضيبُ ال

صوابه « طَرَ فاً وجيدا » ؛ فإن المرأة تشبه بالظبى فى عينه وجيده . وليس للظبئى طوق كا لحمام فتشبه به المرأة . على أنه قد ورد فى كلام الشارح : « الطرف العين » . وجاء بهذا اللفظ الصحيح فى طبعة مصر من الديو ن .

١٨٢ - ص ٥٩٥ البيت ٣٧:

عبد شمس شمس العَريب أبونا

هكذا ورد ضبط « العَريب » ولم ترد « العَريب » بمعنى العرب ، وإنما ورد « العُرَيب » بهيئة التصغير للعَرَب . وفى اللسان : « الجو هرى : العُرَيب : تصغير العَرَب » . وأنشد لأبي الهنديّ :

ومَكَنْنُ الضَّبابِ طعامُ العُرَدِ بِ لا تشتهیه نفوسُ العَجِرَ: ثم قال : « صغرهم تعظيماً ، كما قال : أنا جُدْيَلها المحكَّك ، وعُدْيَلها المحكَّك ،

۱۸٤ ـ ص ۲۰۲ البيت ٥ :

أسقَى محلَّتَكَ الغمامُ ، ولا يزَلُ

روضٌ بها خضِرٌ ونتَورٌ جاسدُ

وفى تفسره: « الجاسد: اللاصق » .

وأَىُّ حُسنِ في هذا ؟! إنما الجاسد : المشبه بالجاسد ، وهو اللهم اليابس ، شبَّهه به في حمرته .

وقد تكرر هذا الخطأ في تفسير البيت ٩ من صفحة ٦٢٣ .

١٨٥ ــ ص ٢٠٤ البيت ٥ :

مِن كلِّ أهيفَ مُرهَفٍ

أو أَجْبِكُ اللَّبَدَيَنِ أَغْيِسُدُ

وفى تفسيره: «اللبب واللبة: المنحر، وموضع القلادة من الصهر. «.

ولا وجه لهذا التفسير هنا ، ونص البيت محرَّف ، صوابه « اللَّيتَيْنِ » مثنَّى لِيت . وهما اللتان توصَفان بأَلجيك ، أي الطُّول .

وأما اللَّبب وموضع القلادة من الصدر فليس يصفه العرب ولا غير العرب بالطُّول.

ومما ورد فی ذلك قول ابن درید ، وأنشده الزجاجی . فی أمالیه ۷۰ من تحقیق كاتبه :

أعن الشمس عشاء كشَّفت تلك السُّجوفُ أم عن البـدر تسرَّى موهناً ذاك النَّصيفُ

أم على ليبتني غزال عُلُقت تلك الشُّنوفُ

۱۸۲ – ص ۲۰۷ البیت ۷:

غادتك منها غداة السَّبت مؤذنة ً

بنيَّة ، وأشَقُّ الــكره ِ ما غادَى

وفى البيت ما يسمى فى مصطلح علماء البلاغة « التجريد » . يقول : غادتك منها ، أى من تلك الحبيبة ، فى تلك الغداة ، مؤذنة وبنيّة . والتبيّة ، والنيّق . والنيّق . والنّوى : الوجه الذى ينويه المسافر من قُرب أو من بُعد .

فصواب ضبطه « غداة السبت مؤذنة " » . وقبل البيت :

ما حقُّنا من سليمي أن تَقييضَ لنا

بالبذل منعأ وبالإدناء إيعسادا

١٨٧ - ص ٦١٦ البيت الأول:

تمادى اللائمون وفى فسؤادى

جَوَى حُبٌّ يَلُجُّ به التمادي

وضبط « يلُحُجُ » لا يستقيم ، وله صوابان : « يَكَرِجُ » بكسر اللام ، فيكون من باب فيكون من باب ضرب يضرب ؛ و « يَكَجُ » بفتح اللام ، فيكون من باب سمع يسمع . والضبط الأخير ورد فيما أنشده صاحب اللسان :

وما العفــو إلاّ لامرئ ذي حفيظة

منى يعفُ عن ذنب أمرى السُّوء يلجُّج

وأما « يلُجُ أَ » بضم اللام فلم تُسمَع ولم تُقَس ؛ لأن قياس الهضاعف اللازم أن يكون مضارعه مكسور العين كقولهم: شذ يشيذ ، وفر يفير ، . ورق يَرَق .

١٨٨ – ص ٢١٥ البيت ٢٢ :

كالسَّيف يكسر متنـــــه

قبصر العيدى وينبير حسدة

وفى تَفْسيره : «القصر : أصل العنق» .

والقصر جمع لا مفرد. فالصواب أن يقال: «القصر: جمع قصرة » وهي أصل العنق ». ويشبّه بالقصر بمعنى أصول الأعناق ما غلظ من أصول أجذاع النخل فيقال لها قبصر أيضاً. وبه فسّر ابن عباس قوله تعالى: «إنّها ترميى بشرر كالقبصر » فيمن قرأ هذه القراءة.

١٨٩ – ص ٦١٩ البيت ٣:

فوقفنا على الطلول يفيض اللثُّق

لؤ الرطبُ مين عيون صوادر

صواب كتابته : «يفيض اللُّـؤُلُو » .

۱۹۰ – ص ۲۲۰ البيت ۹ :

<sup>م</sup>ُكلِّمُ الخِصْرُ لى فصيتَرنى به

سدك عيناً على عيار البيلاد

ليلة " بالشآم ، ثُمَّت بالأهـ

حواز يوماً ، وليلة ُ بالسُّواد

وفسر « العيار » فى البيت الأول بما نصنُه : « عبيار الشيء : ما جُعل نظاماً له يقاس به ويسوِّى » .

وليس هناك مدخل للخضر عليه السلام في هذا العيار . وإذا لحظنا أن

الخضر كان معروفاً بكثرة التجوال ، يضرب به المثل فى ذلك ، وللعامة فى ذلك خرافات و أكاذيب ، يزعمون أنه جوّال فى الأرض مغيب الشخص عن الأبصار ، حتى إنه ليكون فى أقصى المشرق وعند منتهى العمارة ، وفى منقطع الترب ومسقط الشمس من آخر المغرب ، فى وقت واحد ، كما فى ثمار القلوب للثعالى ٤١ – ٤٢.

أقول: إذا لحظنا ذلك تعين أن يكون المراد بالعيار هنا مصدرَ عار يَعَمَّرُ عِيَارًا : ذهب في الأرض منفلتاً هائماً. ومن ذلك ما قالوا: رجلٌ عَيَّار: كثير المحيء والذهاب في الأرض. وربّما سمّى الأسد بذلك لتردّده ومجيئه وذهابه في طلب الصيد. قال أوس بن حجر:

ليثُ عليه من البَوديُّ هيرينَةٌ "

كالمرزُباني عيــــــارُ بأوصال ِ

وهذا المعنى يفسره البيت التالى : أنه ينطلق ما بين الشام والأهواز والسواد.

وفى البيت الثاني ينبغي أن تضبط « ليلةً » بالنصب على الظرفية في موضعيّها ، بدليل نصبه « يوماً » مثيلتّها على الظرفية .

١٩١ – ص ٦٢٢ البيت ٧:

وما الناسُ إلاّ واجد ٌ غير مالك ٍ

لما ينبغي ، أو مالك غير واجدرٍ

وإنما يقال ينبغى فيما يحسن بالمرء ويستَحبُّ له. يقال ينبغى لك أن تفعل كذا . وما ينبغى لك أن تفعل كذا . وفي الكتاب : «ما كان ينبغي لنا أن نتخذ من دُونك من أولياء ».

فصوابه: « لما يبتغى ». وابتغى الشيء: طلبه، قال تعالى: «يبتغونَ فضلاً مِنِّن الله ورضواناً »، « لقد ابتغَوُّا الفيتنة من قبلُ ». وهذه الرواية الصحيحة ثابتة في طبعة مصر من الديوان .

١٩٢ – ص ٦٢٩ البيت ٢٢ :

خضِل اليدن إذا تَفَرَّق في الَّندَى

جَمَع العُلاّ فيما يُفيد ويُنفيدُ

وساق َ الشارح أنه فى بعض النسخ « خَطِلِ اليدين » أى بالطاء ، وفستَّر هذا بقوله : « يقال رجل خطل اليدين ، أى خشينهما » .

ومن الحق أنَّ هذا التفسير مستمدُّ من نصّ القاموس في معاني «المخطل » ، إذ يقول : «ومن الثياب والبدن : ما خشُن وغلظ » . لكن اللغويتن يفسرون «خطل اليدن » حينما يكون نعتاً للكريم تفسير أخاصاً ، لأنه كناية خاصة ، فني اللسان : «ويقال للجواد من الرجال خطل اليدن بالمعروف ، أي عجل عند الإعطاء . الجوهري : رجل جواد خطل ، أي سريع الإعطاء » .

فالحطل هذا مأخوذ من الحطل بمعنى الخفَّة والسرعة ، لا من الحَطل بمعنى الخشونة والغلظ . وشتان ما بينهما .

۱۹۳ – ص۲۳۶ البيت ۳۱ وما بعده :

لتفنَّنتَ في الـــكتابة حتى

عطَّلَ الناس فَنَّ عبد الحميد

في نظام من البلاغة ما شـ

كُ امرؤ أنه نظام فرياء

وبديع ٚ كأنه الزَّهـَرُ الضــــــا

حكُ في رَونقِ الربيعِ الجديد

مشرق" في جوانيب السَّمع ما يُخُ

لمِقُهُ عَـَــودهُ على المستعيد

صوابه « وبديع » عطفاً على « نظام » . و « مشرق » بالجرّ نعتاً للبديع . فإن البحريّ يتكلم في معارض كتابة الممدوح – وهو محمد بن عبد الملك الزيات – ما بين نظامها . وبديعها ، ومعانيها التي نعتها بقوله في البيت ٣٨ :

ومعان ٍ لو فصّلتُها القوافي هجّنتُ شِعرَ جَرَوَل وابيد

فهذا كله معطوف على « نيظام » .

١٩٤ – ص ٦٣٧ البيت ٣٦٠:

مُستميل سمع الطُّرُوبِ المعننَّى

عن أغانيَّ « زُرزُر » و « عَقَيلً ِ »

و إنما هي «أغانيًّ » بكسر الياء . لأنه مع منعه من الصرف قد أضيف إلى ما بعده . والممنوع من الصرف إذا أضيف أو حلّى بأل لم يجر بالفتحة ، وإنما يجر بالكسرة . كما هو معروف .

وأما بعد فإنى أرجو أن يكون فيما أثبت فى هذا الكتاب نفع ُ لمن أراد ، وتنبيه لمن طلب مجانبة الزلل . وأكثر ما ذكرته فى هذا الكتاب من تصحيحات وتوجيهات . إنما هو علاج لأخطاء كثيراً ما يقع فيها الخاصة من الأدباء . مهما توقر امزالق السهو . وتجنبوا مواقع الحطأ .

و العصمة لله وحده ....

# حول ديوان البحترى

للأستاذ : حسن كامل الصير في (\*)

الحمدلله العلى القدير؛ الذي قد ر لى أن أشهد من مظاهر التقدير الحالص، يوجنه إلى في كل مكان من كل بلد للعمل الذي قمت به في تحقيق هذا الديوان، والمنهج الذي ارتضيتُه في هذا التحقيق ، ما عوضني عما بذلت من جهد وما أنفقت من عمر لأنهض مهذا الواجب.

والشكر بعد الله ، الذي أعاني على ذلك جلّت قدرته ، إلى العلماء الأحلاء الذين أشادوا بما صنعت في هذا الباب ، والذين أبدوا من سديد الرأى ما استلهمت منه الصواب . وإني لأشكر عاصة الأخ الكريم العالم الحقق الأستاذ عبد السلام محمد هارون على ما قدّم إلى في مقالاته التي نشرها منذ سنوات في « المحلة » وجمعها بعد ذلك في كتابه « حول ديوان البحترى » من ثناء أرجو أن أكون دائماً أهلا له ، وماعنتى به نفسه من استقصاء الجزء الأول من الديوان .

وأشهد أنى قد أفدت كثيراً من ملاحظاته وتوجيهاته ـ وهو الرجل الذى تمرَّس بهذا الفنَّ قرابة الأربعين عاماً ـ فكان لهذه الطبعة حظُّ من التصويب على ضوء ما أنار نقده .

على أنني قد احتفظت برأيي في بعض ما نقده الأستاذ الجليل من مثل :

١ – قول الشاعر في صفحة ٢٧٦ « من يتصرَّع » وقول الأستاذ هارون :
 صوابه « يتضرع » .

<sup>(</sup>۵) نشر الأخ الجليل حسن كامل الصير في رده هذا على نقدى له في إيجاز ، وذلك في مقدمة الطبعة الثانية من ديوان البحتري التي بدأ في إصدارها سنة ١٩٧٢ .

والشاعر قد استعمل هذه الصيغة أكثر من مرَّة في قوله في البيت ٩ من القصيدة ٥٠٠ (صفحة ١٢٤٦) والكلمة الأخبرة فيه تؤكدها :

أمِناً أن تَصرَّعَ عن سَماحٍ وللآمالِ في يلدك اصطراع ُ

وفى البيت ٢٢ من القصيدة ٥٠٥ (صفحة ١٢٦٥): المَمَرَّ عَلَمَيْنَا عَيَيْمُهُ وهو مُثْقَلُ

فعَرَّجَ فيينًا وَبَالُهُ وَتَصَرَّعَا

وفي البيت ١٤ من القصيدة ٧٠٣ (صفحة ١٨٤٣):

يتَصَرَّعن للرَّجاء دُنُوَّ الْ

غَييْمٍ ، والوَّدْقُ خارِجٌ مِن ْ خِيلاَله ْ

ولقد فسرناها جميعها بمعنى التواضع والتساقط . وانظر كلام الآمدى في الموازنة (١: ٣٨٤ طبعة دار المعارف ) .

٢ - لفظة « العُروب » : جمع « عَرَبَهَ » ، وهي سفن ُ رواكد كانت
 ٤ دجلة ، وكانت عبارة ً عن طواحين قائمة على هذه السفن .

قال الأستاذ هارون : « ولست أتكلم فى غرابة هذا التفسير ، وإنما الغريب حقاً أن تُجمع العربة على العُروب ، فإن هذا لا يكون . وصواب الكلمة « الغُروب » بالغين المعجمة المضمومة وهى الدِّلاء العظيمة . . » .

ونقول إن هذا الجمع للعروب قد كان متداولاً ، ذكره الشابشتى فى « الديارات » ( 20 طبعة أولى ) حيث قال وهو يتكلم على « دير مر جرجس » على شاطئ دجلة : « والعُروب بن يديه » .

وهذه الصيغة ذكرها ابن الرُّومى فى شعره أيضاً (ديوانه ١ : ٥٤٨): وجاوزُنا قُرُى بَغْدَادَ حَتَنَى

دَكَكُنْ عَكَيْكُ أَصُواتُ العُروبِ

وإن كان محقق الديوان المرحوم الشيخ محمد شريف سلم قد جعلها « الغروب » وقال : « وفي الأصل العُروب بالعين المهملة ولا معني له . فأصلحناه ( الغروب ) » وقال في تفسره : « حتى دلان عليك أصوات الغروب ، أي إلى أن أرشد الإلك الأصوات التي تعلو عند مغيب الشمس ( أي أذان المغرب ) أو الأصوات التي تحدث من الدلاء العظيمة التي يستقى بها الماء على السانية ( الشادوف ) . ولعل ذلك كان يفعل على شطوط دجلة عند سامر ا » .

ويذكر الأستاذ كوركيس عُوّاد فى شرحه للديارات أن «العروب » أى الطواحين كانت شائعة فى العراق والجزيرة وبعض ما جاورها من البلدان ، ويرتقى استعمالها إلى ما قبل الإسلام ، وظلّت معروفة حتى المائة السادسة للهجرة ، ثم قل استعمالها . مُحيلاً إلى مقال للأستاذ ميخائيل عوّاد عن «العُروب فى العراق » نشر فى «الرسالة » مجلد ٨ سنة ١٩٤٠ العدد ٣٦٠ ص ٨٩٤ – ٨٩٦ .

7 — أخذ علينا تفسيرنا فى صفحة ١٤٣ للحجّام بأنه الحلاَّق . وقال : « والحلاق غير الحجّام ، فالأول لتحليق الشعر ، والآخر لاستنزاف الدم ، وإضافة عمل الحلاق إلى الحجام لا يصح معه أن يقال لما يستعمله الحلاق من أدواته محاجم . . . » ثم قال : « فالتعميم فى تفسير الحجام بالحلاق لا سند له فى اللغة ولا الاستعمال » .

و نقول : إن البحتريُّ نفسه قد استعمل ذلك في هجوه لصاحب بريد مُـضَرَ فقال في القصيدة ٨٠٩ (صفحة ١٢٣٥) : الآن أيْفَسَنْتُ أَنَّ الرِّزْقَ أَقْسَامُ

لَمَّا تَقَلَّدَ أَمْرَ البُرْدِ حَجَّامُ

ثم قال :

فجاءه ُ بشَقَاريضٍ ومُرْهَفَةٍ

من المَوَاسِي لها في الْحَلْقِ إِحْكَامُ

والحَلْق : هو إزالة الشَّعر . والتقاريض : المقصّات .

ونجد في كتاب « لباب الآداب » ( ٨٥ ) خبراً أن الحسن بن على دعا «حجاًمه ليسوِّى من شاربه » .

وجاء ذكر « أبى حرملة الحجام » فى تاريخ الطبرى بهذه الصيغة ( ٩ : ٢٥٠ دار المعارف ) . وورد فى كتاب « الذخائر والتحف » وفى كتاب « الذيارات » باسم « أبى حرملة المزين » .

وكلَّنا يذكر حتى الثلاثينات من هذا القرن ما كان يؤديه حلاق الصيحة من أعمال الفصد وخلع الأسنان .

٤ - أخذ علينا عند ذكر بيت البحترى في (صفحة ٥١٩):

سما بالخيل أرسالا لسيما

فمين ْ شُنُوس ِ إلَى الدَّاعي وقُود ِ

تفسيرنا للشُّوس بأنه جمع الأشوس ، وهو الجرىء على القتال الشديد . والقُود بأنها السهلة القياد .

وقال : « أُمَّا تفسير الشوس بهذا فلم أره من قبل . و المعروف أن الأشوس هو الذي ينظر بمؤخر العين تكبيَّر أ و استعلاء أو غيظاً ، أو الذي يرفع رأسه تكبر أ » .

وقال: « وكذلك تفسير القود على هذا الوجه ليس صحيحاً ، وإنما هو جمع أقوّد وقوّداء، وهو من الحيل: الطويل العنق ».

ونقول إن تفسير الأشوس كما ذكرناه منقول عن اللسان (٧٠ : ٢٢٤ سطر ٧ طبعة بولاق).

والتفسير الذي جاء به الأستاذ الجليل لكلمتي « الشوس » و ه القُود » صحيح لا غبار عليه ، ولكنته لا يناسب الموقف هنا ، وإنما الذي يناسبه تفسيرنا ، حيث يذكر البحتري أن ممدوحه كان يرقى نحيله في أرسال متتابعة إلى مقر قيادة سيما الطويل حاكم أنطاكية لينقض بها عليه . فلو أن الحيل كانت تنظر بمؤخر العين تكبر ألتدهورت من هذا الجبل إلى سفحه ، ثم هو يصفها بأنها كانت سهلة القيادة تجيب دعوة الداعي إلى القتال فلا تحرن .

ولعل الآخ الكريم يوافقني على أن التفسير الآخر ينطبق على الحيل إذا كانت في موقف عرّض لا موقف حرب .

هذا بعض مما أردتُ أن أذكره فى مناسبة الطبعة الثانية . أما ملاحظات أخى العالم المحقق الحجّة فقد كانت هادياً لى صَّوبتُ ما جانبنى التوفيق فيه على ضوئها — والعصمة لله وحده — شاكراً للأخ الكريم جميل عنايته وتفضله بما قدَّم ؟ حفظه الله ، ومستزيداً منه ومن غيره من العلماء الأجلاء ما يهدينا إلى وجه الحق .

و بعد ، فهذه هي الطبعة الثانية أقدمها ، وأنا أرجو أن يقدر الله لى أن أقدام طبعة ثالثة بإذنه تعالى تكون أقرب إلى الكمال الذي أحاول أن أبلغ أعتابه ،

ثم كتب فى ص ٢٧٤٥ من الديوان وهو الجزء الخاءس مصدراً (الملاحظات) كتب يقول:

أخذ علينا الأخ العلامة الأستاذ عبد السلام هارون في كتابه « حول ديوان البحترى » ص ٤٤ ضبطنا لاسم نوبخت بضم الباء في تقديم القصيدة ٨١ ص ٧٤٥ ت وذكر أن الصواب فتح الباء . وقال : « تكرر هذا السهو في ص ٧٤٥ ت ٢٥٧ » .

ونقول: إن الضبط الذي أثبتناه من واقع النسخة (أ) التي بدأ كتابتها بمدينة تبريز في شهر رمضان سنة ٤٧٤ه على بن عبد الله الشيرازي، وختمها في صفر سنة ٤٧٥ وهو رجل فارسي دقيق الضبط. فهو يضبط « نونخت » في كل المواضع التي جاءت منها في الديوان بضم الباء.

و بهذا الضبط جاء هذا الاسم فى « شرح ديوان ابن الرومى « الذى اعتمد. محققه المرحوم الأستاذ الشيخ محمد شريف سليم » على رجل فارسى اسمه. ذبيح أفندى بهروز.وقد أشرنا إلى هذا فى تعليقنا على القصيدة ٧٠٢ص١٨٣٨.

ونعود فنكرر هنا شكرنا الذى أثبتناه فى مقدمة الطبعة الثانية اللخ الكريم على ما أفدناه كثيراً من ملاحظاته وتوجيهاته. وهو الذى تمرس بهذا الفن من التحقيق لتراثنا الخالدوأدى له أعظم الأيادى ، وبلغ به القمة.

مما هو جدير بالتسجيل أن الأستاذ العلامة حسن كامل الصيرنى أهدى إلى طبعته الثانية لديو ان البحترى بعبارة يقول فيها : « يسعدنى أن أقدم إلى . . . الأستاذ عبد السلام محمد هارون هذه الطبعة الجديدة من هذا الديوان التي هيأ لها نقده المهذب الرصين صحة وقوة ، مع خالص محبتي » .

|  |  | - |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  | : |
|  |  | : |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  | : |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  | • |
|  |  | · |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  | : |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  | - |
|  |  |   |
|  |  |   |

# البَابُ النَّالِثِ النَّالِ وَبَينِي بَيْنِ الْأَدُّ بَاءِ وَالْعُسُلَمَاءِ وَبَينِي

# نظرة في كتاب الحيوان للجاحظ ﴿ اللهِ ال

## بقلم شارح الحيوان

اطلعت على ما كتب الأستاذ الأديب حسن السندوبي في العدد ٤٤٧ من صحيفة الدستور .

وفى الحق أن الأستاذ السندوبي قد درب بأدب الجاحظ ، ولقن كثيراً منه وأنه أمضى فى ذلك سنين طويلة ، أفاد فيها خبرة وعلماً ، واكتسب فضلا ومعرفة .

وما أردت بكلمة «رد» غرضاً فيه معنى الشخصية أو المناجزة ، فلست أجعل ذلك من دأبي ، ولست أراه من الأدب ولا من خلق العلم في شيء.

ولقد سرنى من الأستاذ أن يقول في شأنى: « فقلت مالى ولصاحب هذا الاسم فما على إلا أن أنظر في عمله ... » الخ . فقد أعجبنى هذا التجرد الذى يدل دلالة بينة على أنه كان مخلصاً في قوله ونقده وأنه لم ينظر إلى الشخص بل نظر إلى العمل ، وذلك ما حدا بي إلى أن أتبين معه وجه الحق ، فيما أشار إليه في مقاله .

#### \_1\_

قال الأستاذ : « فمن ذلك ما جاء فى ج ١ ص ٣٩ وهو يصف الكتاب حيث يقول : ومن لك برومى هندى ، وبفارسى يونانى ، وبقديم مولد ،

<sup>(\*)</sup> نشرت في صحيفة الدستور المصرية بتاريخ ١٣ من جمادي الأولى سنة ١٣٥٨هـ وأول بولية سنة ١٩٣٩م.

وبميت ممتمّع . فلقد ضبط ـ يعنيني ـ كلمة (ممتع) بتشديد التاء المفتوحة . وهذا ليس بصواب . والحق أنها بكسر التاء ليكون ممتيعاً . . . » الخ .

وقد تجنى الأستاذ السندوبي على كلمة «صواب » فحملًها ما لا تستطيع حمله . ولو أنه قال « الأوجه » أو « الأوفق » لكان بذلك مرضياً للحق الذي يريده .

والأستاذ تسرس بكلام الجاحظ ، وعرف طريقه فى المزاوجة والمقارنة بين الألفاظ والعبارات . وهو هنا أراد المقابلة بين النقيضين : فالرومى الأحمر يقابله الهندى الأسود ، واليونانى ذو الناسفة العقلية ، أمامه الفارسى ذو الفلسفة الروحية ، والقديم يواجهه المولد المستحدث ، وكذا أراد بكلمة «ممتّع » بفتح التاء المشددة ، ذلك الذى متع بالحياة الذى له أجل خصالها ، وهو الإفهام والحديث إلى الناس .

فردا محدثني الموتى وتنطق لى

عن علم ما غاب عنى منهم الكتب

تعلمَن أنَّ السدواة والقلم ( تبقى ) ويفنى حادث الدهر العنم

انظر الجزءالأول ص ٩٥ - ٩٦ .

#### \_ 1 \_

قال الأستاذ: « وفي هذه الصفحة ضبط كلمة الشكل بكسر الشين المشددة والصواب فتحها. وكذلك ضبطها بهذا الخطأ في صفحات عدة ».

و أنا أعرف أن الأستاذ الجليل من أصحاب المكتبات العامرة ، وأن أمامه على مكتبه « القاموس المحيط » وأنه يستطيع أن يحرك دفتي الجزء الثالث فيرى

فى مادة (ش ك ل) أن الشكل بكسر الشين ليس خطأ ولا تحريفاً ، بل هو فى أسطم الصواب و صميمه .

وفى قول الأستاذ إنّ الشين مشددة خروج عن المألوف فى ضبط الكلمات ، إذ ليس تشديد الشين إلا أمر أ عرضياً استدعاه دخول ( أل ) .

والأعرف أن يقول: « بكسر الشن » .

# \_ \* \_

ووجه الأستاذ نقداً إلى في بيت تأبط شراً ص ٦٣ .

لتقرعتُن على الس من ندم

إذا تذكرت يوماً بعض أخلاقي

أخذ على أنى ضبطت الفعلين في هذا البيت بصيغة المخاطب المذكر ، أى بفتح عين « لتقرعن » وتاء « تذكرت » . وقال : « والصحيح أن الحطاب موجه إلى مؤنث ، فيجب أن يضبط بكسر العين والتاء من الكلمتين » وأشار إلى ما في المفضليات ص ٣ .

وإنى لأرجو الأستاذ – حفظه الله – أن يتدارك ذلك الضبط الذى أشار به ، وأن يرجع إلى فتح العين والتاء فى طبعته المقبلة للمفضليات . وفق ما صنعت أنا فى ضبط البيت ، فإن قبله :

تقول أهلكت مالا لو قنعت به

من ثوب صدق ومن بز وأعلاق

عاذلتي إن بعض اللوم معَنفة

وهل متاع وإن أبقيتيه باق

إنّى زعيم لئن لم تتركوا عذلى

أن يسأل الحي عني أهل آفاق

إن يسأل القوم عنى أهل معرفة

فلا يخبرهم عن ثابت لاق

سدد خلالك من مال تجمعه

حتى تلاقى الذى كل امرىء لاق

فهو قد قال : « لأن لم تتركوا عذلى » وقال : سدد خلالك » ولم يقل : « لأن لم تتركى عذلى » ولا « سددى خلالك من مال تجمعينه » .

فواضح أنه توجه بعد البيت الأول إلى مخاطبة الذكور وأفرادهم . فما يقال من أنه بعد ذلك رجع إلى خطاب « العاذلة » أمر ينفر هنه ذوق الأديب وتأباه جزالة الشعر ، ويضيع معه حلاوة النظم .

#### \_ { \_

قال الأستاذ: وفى ص ٧٠ قال الجاحظ: «واللسان يصنع فى جوبة الفم وفى خارجه » فجعل المصحح كلمة جوبة بالياء بدل الباء ثم قال: والصواب جوبة بالجيم والباء».

وفى هذا الاعتراض شيئان . أما أحدهما فإنى لم أجعل كلمة « جوبة » بالياء بل هى جاءت فى الأصل « جوية » بالياء التحتية ولم أحدث فيها تبديلا ، وتركتها كما هى ، واعتورنى الشك فقلت فى أسفل الصفحة : لعلها « حوية » بمعنى الاستدارة .

والآخر أن التصحيح الذي أشار به الأستاذ ضعيف الساقين . فهو يريد أن بجعلها (جوية) بالموحدة ، بمعنى الحفرة . فما يقول الآن إذا قلت له :

إن الكلمة فى أصلها سليمة لا تحتاج إلى تصحيح ، وإن (جُويّة) بالياء التحتية (تصغير الجوة ، والجرة هي – كما فى اللسان – بطن الشيء وداخله ؟! فالجوية بالتصغير ، بمعنى بطن الشيء أليق بقول الجاحظ : (وفى خارجه).

#### \_ 0 \_

قال الأستاذ : وفي ص ٨٠ يقول الجاحظ :

( وها هنا كتب هي بيننا وبينكم ، مثل كتاب إقايدس ، ومثل كتاب جالينوس ومثل المجسطي ، مما تولاه الحجاج) .

ثم أخذ على أنى ضبطت كلمة (الحجاج) بكسر الحاء بمعنى المحاجة والمحادلة . وقال : (الصحيح أن المراد بكلمة (الحجّاج) هنا هو الحجّاج ابن يرسف بن مطر ، من أكابر النقلة والمترجمين في عهد هارون والمأمون .

وأقول للأستاذ: ما ذكرت جائز ، وليس ما يدفعه. ولكنه لا يمنع صحة ما ذهبت إليه. وفرق بين أن يكون للكلمة وجه واحد لا تحتمل غيره ، وبين أن يكون للكلمة وجه واحد لا تحتمل غيره ، وبين أن يكون لها وجهان تصح بهذا وتصح بذاك. وخاصة إذا تقاربت الأسباب والعلل.

فللأستاذ السندوني وجه جيد في أن يكون المراد بكلمة (الحجاج) ذلك الترجمان العظيم الذي كان أحد جماعة وكل إليهم الخليفة المأمون جلب كتب من بلاد الروم ثم أمرهم بنقلها إلى اللسان العربي . ثانيهم وثالثهم ابن البطريق وسلم صاحب بيت الحكمة .

ولكن هذه الكتب التي ترجمت لم يتركها العرب كما هي . ولم يقبلوا ما فيها دون أن محتكموا فيها إلى روحهم الشرقية وعقلهم العربي . فكان جدال وكان حيجاج ، وكان انتصار وكان توهين ، وكانت مذاهب تنشر ومذاهب تطوى ، وكان القوم من نشاط فكرى ونهم عقلى . وكانوا أمام

العامة مضطرين إلى أن يبرروا ما في تلك الكتب من مخالفة ظاهرية أو حقيقية لروح الدين:

فكتاب المحسطى الذى ألفه بطليموس، وترجم إلى العربية، صحح المأمون كثيراً من حسابه وأقيسته لمحيط الأرض والدرجة الأرضية، وناقشه مناقشة دقيقة ولم يتركه كما هو:

وكتاب إقليدس يقول القفطي في شأنه :

( وقد عنى به جماعة ريـاضييّى يونان والروم والإسلام . فمن بين شارح لهوه شكل عليه ، ومخرج لفوائده ) .

وكذلك كثير من الكتب اليونانية كان يشرحها القوم ويتجادلون فيها ويتخاصمون.

أليس يكون هذا حجاجاً ومجادلة ؟! وفى أى شيء يكثر الحجاج والمحادلة. إن لم يكن فى كتب الفلسفة وشبهها ؟!

#### = 7 -

وقال الأستاذ : وفي ص ١٣٠ جاءت كلمة معاوية :

( مااستهتر به أحد إلا رأيت ذلك في مُنتّه) أي قوته . قال :

( فجعل المصحح كلمة ما استهتر : مااشتهر . والصواب ما أثبتناه . لأن الاستهتار الولوع بالشيء) .

وأقول لحضرته ثانياً: إنى لم أجعلها « اشتهر » بل هكذا جاءت فى الأصل ، وليس ما يمنع صحتها ، وليس هناك ضرورة ملحة تدفعنا إلى التبديل ما كان المعنى مستقيماً واضحاً. ولو أيحناهذه القاعدة في كثير من التوسع ، لتنكرت معالم الكتب وضاعت أصولها . وجنينا بذلك على المكتبة العربية ، وعلى الأمانة التاريخية .

وما شوّة كثيراً من الكتب المطبوعة إلا جرأة ناشريها على التغيير ، واستجابتهم إلى كل فكرة سريعة طارئة ، تحيل إليهم أن الصواب كل الصواب في التغيير والتبديل .

#### **- Y -**

وفى ص ١٤٧ يقول الأستاذ: إنى جعلت قول الجاحظ: «ولا يقبض عليه بفكه»: «ولا يقبض عليه بكفه». وأقول له ثالثة: إنى ما جعلتُها كتلك، بل كذا جاءت بالأصل «بكفه» ولم أحدث فيها تغييراً ، ولا مانع يمنع من صحتها ووجاهتها أيضاً . والقبض بالكف أولى وأعرف من القبض بالفك . فالجاحظ يريد أن يقول: إن كل عظم يقع فى كف الكلب فعند الكلب ثقة بأنه سوف يفته ويرضه بقوة أنيابه وشدة فكيه .

وهي عبارة قوية تدل على ثقة الكلب بمقدرته أكثر من الكلمة التي أراد الأستاذ أن يوجه العبارة مها .

#### \_ Â ...

وقال الأستاذ فيما وجهت به العبارة التي وردت في ص ٣٥٨ : « فلا يستطيعون الرجوع حمية واتقاء » والتي نبهت في أسفل الصفحة أن الكلمة الأخيرة منها لعلها « إبقاء » . إن هذه المحاولة مني محاولة خاطئة ، وإن الصواب (أنفا) .

وأقول للأستاذ: إن « أنفا » وجيهة جيدة . و ( إبقاء ) أيضاً وجيهة جيدة . و المراد بها أن يبقوا على أنفسهم وعلى كرامتهم أن تذل وتمتهن برجوعهم إلى بنى عمهم وتعرضهم لظلمهم وعدواتهم .

وفى توجيهي أيضاً الحرص على الهمزة الأخيرة فى الكلمة أن تضيع ، مع ثبوتها فى النسخ المطبوع عنها الكتاب .

#### - 9 -

ومهما يكن من نقد الأستاذ السندوبي وهو الأديب الكبير ، فلا جرم أنه أملاه عليه خلوص الطوية ، وصدق الغبرة وحب الإنصاف .

وإنى لأشكره صادقاً مخلصاً على حسن ظنه ، وما أولانى من تقدير وعلى تنبيهه القيم فى ضبط كلمة « رخص » بضم الراء ، فإن هذا مما غاب ويغيب عن كثير من الأدباء .

وأملى أن أقرأ نقده للجزء الثانى ثم ما بعده وأتمكن من الانتفاع به ، فذاك أحب الأشياء إلى نفسى . وقد سبقت إلى توضيح هذه الرغبة ، أى رغبة النقد والإصلاح ، وطالبت بها كبار الأدباء فى ص ٤٠٣ من الجزء الثانى من الحيوان .

وقد كتب إلى حضرة العلامة شيخ المحققين الأب انستاس مارى الكرملى طائفة من التوضيحات القيمة ، نشرت بعضها فى صلب الكتاب ، كما سيكون فى المستدرك العام الذى سيلحق بالجزء السابع مجال لتصحيحات كبار الأدباء وتوضيحاتهم مضافة إلى توضيحاتى الخاصة واستدراكاتى ليقرب هذا الكتاب ، الذى عبث به عوادى الأيام ، أشد القرب من الصحة والوضوح .

وإنى أحب فى الإصلاح أن يكون إصلاحاً قاطعاً . فأما الاحتمالات والتوقعات فيدان يجرى فيه الدخيل والأصيل ، والواغل والكرم .

وفى سبيل الحق تتسع الصدور وتنسى الأشخاص ، ويذكر العدل والإنصاف.

بالسيّه الأمحرة أرون

# كتاب الحيوان للجاحظ

( الجزء الرابع ) بتحقيق عبد السلام محمد هارون

# نظرات فيه للتحقيق (\*)

بقلم الأب أنستاس مارى الكرملي

#### .... \ ....

بلغنى كتابك ( الجزء الرابع من كتاب الحيوان ( مع رسالتك الكريمة ، فدهشت مما رأيت ووقفت عليه ، إذ رأيتك تسعى سعياً حثيثاً فى التحقيق والإمعان فيه ، على وجه لا يقاربك فيه أحد من المشتغلين بمثل شغلك من أبناء هذا الشرق الأدنى . فأهنئك بهذا الفوز العظيم المبين ، وبالقصبة التى انتزعتها فى حلبتك وأنت بهذا الإهاب الغض .

والإنسان – مهما بلغ من التفوق في الدراية والعرفان – محتاج إلى الإيغال في ذلك التفوق ، لأن آفاق العلم تمتد وتتسع بقدر ما يُسمعنَ في مناحيها . وأنا أبو س ملاحظاتي أبو اباً على الأوجه الآتية :

# ١ \_ أغلاط الطبع

ورد فی صفحة ۲۰۲ س ۵ ما يصلح مهذا الوجه : وعفتّی عليها . – وفی ۲۵۲ : ۹ من جُحره – و ۲۵۲ : ۳ أَرْقَمَ – و ۱۳۵ : ۲۵ والرُّهمَا

<sup>(\*)</sup> نشرت هذه البحوث في مجملة ( الثقافة ) السنة الثانية سنة ١٣٥٩ه ت ١٩٤٠م في خسة . أعداد هي : العدد ٩٥ ( ٢٠ رمضان= ٢٣ أكتوبر ) . والعدد ٩٥ ( ١٢ من شوال = ١٢ نوفمبر ) . والعدد ١٠٠ ( ٢٦ منشوال = ٢٦ نوفمبر ) . والعدد ١٠٢ ( ٦ من ذي القعدة == ١٠ من نوفمبر ) . والعدد ١٠٣ ( ١٧ من ذي القعدة ١٧ من ديسمبر ) .

أو والرهاء وتسمنَّى اليوم أرْفَا ، والترك يكتبون خطأ : أورفَا . ـ ٣٧٨ : الألاعيب ٣٣٧ : ش ٢ راجز أ من ساكنى ـ ٤٣٥ الحجنَّاج ـ ٤٢٤ ساطيــع الغُبُار ، ٢٤٦ الدهان . ـ ٢٨ : ١٣ مهامش ـ ٨٩ ـ ٩ أصحاب ابن النواحة (راجع ص ٣٧٨ : ٩) ـ ٤٠٣ قلَى مكانه لأنه كرَّى .

#### ٢ \_ أغلاط الضبط

المسبور ، وفيها لغات قاديمة . الأشبور بالشين المعجمة ، والصبور بالصاد ، والأصبور وهي اللغة الشائعة اليوم في البصرة . وراجع ما كتبناه في المشرق ٢ : ٩٢٧ . - الترسيتُوج . الأصل فيها الطرستوج بالطاء كما في البرهان القاطع ، وهو معجم فارسي ونُقيل إلى التركية أيضاً ؛ ويسمى بالتركية تكور بالغي وسماه ابن البيطار الطرستوج ، وفي نسخة الترستوج بالتاء المثناة الفوقيية ، وفي نسخة أخرى سرستوج ، وباليونانية طريغلا Trigla ، الفوقيية ، وفي نسخة أخرى سرستوج ، وباليونانية طريغلا Trigla ، ووردت مطبوعة طريفلا بالفاء وهو غلط ، وبعجمية الأندلس المنل ، والصواب المؤل ، وصحفت الكلمة تصحيفات عدة مختلفة ، فني محيط المحيط للبستاني يرَشَّتُوك ، وقد نقلها عن فريتغ الألماني ولم ينبه عليه كما هي مألوف عادته . وقال النافقي : الطررسَّتُوج . ويقال ترسَستُوج ( وراجع مئاور بعد المنتوج ) . ووردت في كتاب البلدان لابن الفقيه طبع معجم دوزي في ترستوج ) . ووردت في كتاب البلدان لابن الفقيه طبع أوراجع ما كتبتُهُ في المشرق قبل ٤٢ سنة ، أي في المشرق ١ : ٤٤١ . وفي معجم كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع معجم كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع معجم كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع معجم كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع مع كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع معجم كتب البلدان لابن الفقيه عث دقيق نفيس في اسم هذا السمك ، فلمر اجع

۱۰۲ والبرد . ليس بالبزّ لعدم وجوده البتة في البصرة لأنه ُ ليس من القواطع . والصواب البَرْزَم لوجوده في نهر البصرة ، ومعروف بهذا الاسم إلى يومنا هذا وإن م تذكره ُ كتُبُ القوم . والبَرْزَم من السمك القواطع .

١٠٣ : ١٢ تشر ن . اختلف اللغويون في ضبطه ، فمنهم من فتح الأول لاعتبارهم إياها على وزن تفعيل من المصادر العربية ، ومنهم من كسرها كما في محيط المحيط ولسان العرب ( في تشر ) ، وفي القاموس : تشر بن بالكسر ، اسم شهر بالرومية (كذا . والكلمة إرَّمية ) وهما « تشرينان . » ركذلك في التهذيب للأزهري ، فالكسر أشهر من الفتح . – وفي ١٠٦ : ٩ الخُلُدُ . - وفي ١٢٩ مارماهي . ضَبَّطُهُمَا بكسر الراء كما في معجم بالمر خطأ . والفرس جميعهم ضبطوها بإسكان الراء وهي من ( مار ) أي حُيَّة ، أو (ما هي ) أي سمكة . والاسم المشهور اليوم في بغداد بل في العراق كله (مَرْمُمَرِيج) وذكرها ابن البيطار (مَارْماهيج) وضبطت في نسخة باريس بإسكان الراء ، وفي طبعة مصر : «مارماهيج هو السليناج المعروف بالنون » قلتُ : وصواب هذه السلنْباح ، محاء مهملة في الآخر وهو من أسمائه في العراق ، أي بسن ولام ونون وباء موحدة تحتية وألف وحاء مهملة . ــ وراجع ما كتبناه في المشرق ٣ : ٣٣ إلى ص ٦٥ . وفي ص ٤٤٥ : صارت لهم خراطيم ( لا خراطيم ُ بالرفع ) ، لأنَّ معناها تحوَّلت الآنُكُ فصارت خراطيم . ــ و ص ١٨٥ ، قوله ُ : وإذا كان ذلك ، لا غبار عليه ، ولا حاجة إلى (كذلك) . والمعنى هو : إذا كان الأمرُ ذلك — . وفيها : ويتبخر باللُّبابَان كندُخان ، بالضم ، وبالكسرخطأ . ــ ٣١٣ الذئب ( بالهمز وبالياء لغة ضعيفةً) ــ ٣١٨ الشَّكُنْل وبالكسر غلط . ــ ٣١٤ ، ٣٢٠ وفي غبرهما : تستمرئ بالهمز هو الفصيح.

#### ٣ \_ أغلاط الصرف

الله في الشعر لإقامة الوزن ، وإلا فهو خطأ ، والعوام المصريون والسُّوريون والسُّوريون مغرمون به دون العراقيين ، فإن جميعهم يقولون : أظافير ، بياء قبل الآخر. مغرمون به ٢٠٢ ثلاثة مواضع – ٦٨ : ١٩ وفي ش ص ٣٠٣ ممعنجمسي

استينجاس وريتشار دسن ؛ وهذا تعبير مولد لا تعرفه لغة القرآن. وقد أو لع به المعاصرون واستعمله صاحب تاج العروس والمصباح وغيرهما من اللغويين في إيراد شروحهم لبعض الكلم . ولو فكروا قليلاً لعدلوا عنه . لأن معناه أن لاستينجاس معجمين ولريتشار دسن أيضاً معجمين ، إذ قد يكون للمؤلف الواحد تأليفان . فالعطف يكون على المضاف لا على المضاف إليه . فكأنك تقول : معجمي استينجاس ومعجمي ريتشار دسن . والصواب معجم استينجاس وريتشار دسن .

77: 77 كذا جاءًا . والصواب : وكذا جاءًا ، أو : وهكذا جاءًا ، أو أو : وهكذا جاءًا ، أو : وجاءًا — وفى ١٥٦ خضراء ، وفى ١٧٦ ملساء . والصواب خُصْر آ ومكُسُ . لأن أفعل ره ونثها فع لاء إذا كان نعتاً لا يجيء الجمع إلا على فعمل كقفل ، ذكور أوإناثاً ، وذلك إذا دل أفعل على لون أو عيب أو حلية يقال : رجال سود وسمر وبيض ، ونساء سود وسمر وبيض . وليال بيض وسود وأيام بيض وسود . ألم تلاحظ أن الجاحظ قال مُكُسْ فى أول س من ص ٢٧٥ ؛ ويكاد جميع كتاب مصر يركبون متن هذا الغلط . وقد صححه مجمع فؤاد الأول للغة العربية على إلحاحي على أعضائه .

وفى ١٠١ الدجلة ليس بغلط ، إنما هى لغة ضعيفة . وقد وردت باللام مراراً لا تُحصى فى نزهة الجليس ، ولم ترد مرة واحدة مجردة منها . وقال ابن الوردى :

# إن للدجلة ماء لم تصل مصر إليها

وقولك « الدجلة » وإدخال « ال » على دجلة خطأ ، فإن المعرفة لا تُعرَّف ( كذا) ، كلام غير صحيح . فما قولك فى : البصرة والحلة والموصل والشام ، والحسن والحسن والعباس والكاظم . — والفرات والنيل والهبييَّخ . وكلها أسماء معرفة ومحلاَّة بالتعريف ؟ — فكلامك مردود ومدفوع على حال .

« فى ١٠٨ دماميل ، وجاءت بهذه الصورة فى مواطن عديدة . وكان الحق أن يقال : دَمَاميل ، لأن فُعَلَلَ بجمع على فعَاعيل ، لا على فعاعيل ، ولكن ورود دماميل و دمامل فى جميع الكتب يؤخذ بهما كليهما وإن خالف أحدهما القياس .

« فى ٦١ والحوايا : الأمعاء ، واحدها حاوية » (كذا) والصواب حَويَّة .

« وأغرب من هذا قولك فى ص ١٦١ : « أَشْرَارَ جَمْع شَيِّرِ بالكَسْرَ وَالرَاء المُشَدَّدة المُكَسُورة » اه . – وهذه أول مرة أقرأ أن فيعيلاً يُكَسَّرً على أفْعال ، ولم يقل به أحد قبلك ، إذ هو فى منتهى الغرابة . وفيعيل يصحيّح ولا يكسر ، كما قالوا فى جمع سكير وشريب وقديد . وتقول فى وشريبين وقديسين . وأما أشرار فهو جمع شرير وزان شريف . وتقول فى جمع شريم وأمجاد وأبندال وأشهاد .

وفى ص ١٤٦ « بنى عبد الله بن غطفان » ، ولعلك كتبتها بألف أى (ابن) لوقوعها فى أول السطر كما هو مألوف عادتك ، خلاف ما كنت تفعل سابقاً ، فأنا لا أو افقك عليه ، لأن (ابناً) إذا وقع بين علكمين ، بين اسم الولك ووالده « فيجب » أن تحذف همزة الوصل أينما وقعت ، أما إذا وقع بين اسم الولك وجدً ، أو اسم شهرته ، فتكتب الهمزة أينما وقعت ، ليتضح المعنى ولا يقع هناك إشكال أو شبهة .

وفى ص ١٤٨ : « أما إذْ أبيَيْت » والأحسن هنا – على رأيي – أن يقال : أما إذا أبيتَ . –

وفى ص ١٤٩ : «وبقى أثرنا بها » ، وأفضل منها : «وبتى أثرُها بها » . وفى ص ١٥٢ : أو عصاً : بالألف القائمة .

وورد كلام لا معنى له ُ في ص ١٥٨ س ٤ : فأما مقادير أجسامها فقط .

وفی ص ۱۵۹ س ۱ . وجاوُوا . .

وضبطت المغناطيس بكسر الميم فى ص ١١٢ ، ولا جرم أنك نقلتها عن محيط المحيط وهو معجم طافح بالأغلاط والأوهام والحلل والحطل ، والصواب فتح الميم ، كما فى جميع المعاجم العربية المعتمدة .

وفى ص ١٣٢ « يَسْتَخْبِر الربح ؟ (كذا . ولا معنى له ) والصواب ما فى اللسان والقاموس والتاج : يَسْتَمْخْر » .

وفى ص ١٥٦ أثبت خرافة الغرانق وهى منقولة عن كتبة الفُرس ومُخَرَّفيهم . ويؤخذ من عبارة الجاحظ أنه لا يَعْتَقَيدُها . واسم هذا الوحش بالفرنسية carcal-Lynx وعلماؤهم لاسَرْوُونَها .

« وفى ص ١٧٣ : «يرون من ملاقاة الحية (للحية) . » هذا كلام فارغ من المعنى . والصواب « مُلاَواة » . قال فى اللسان فى مادة (ع ق م) : « إن الأسود من الحيات يأتى شط البحر ، فيصفر ، فتخرج إليه العقام فيتلاويان ، ثم يفتر قان فيذهب هذا فى البر و ترجع العقام إلى البحر » اه . فالملاواة : المحامعة ؟

وفي ص ١٧٥ : أنْسُهُ والصواب أنْسُهُ بفتح الهمزة .

وفى ص ١٧٦ « الشجاع : الحية الذكر ، والأرقم : حية فيها بياض وستواد . . . » وكنا نتوقع أن تأتينا بتحقيقات علمية لا بنتُقُول خالية من الرويلة والتدبئر ، فني التاج . . وقال شمير في كتاب الحيات : «الشُجاع (كغراب وكتاب) ضرب من الحيلات لطيف دقيق ، وهو و (على ما) زعوا – أجروها . . . » قلت : والكلمة يونانية من Siga أو Sige أي الإطراق والسكوت ، فيكون معناه : ذا الإطراق والسكوت ؛ ولا يكون كذلك إلا ضرب من الحيات في نهاية الحبث ، ومنه المثل عند السلف :

( أطرق إطراق الشُّجاع ) . – وأما الأرقم ، فالذى حقَّقه ُ بوشارت Bochart أنه المعروف عند اللاتين باسم : Gesenius وباليونانية : Haimorrhois (راجع معجم جسنيوس Gesenius العبِيْري اللاتيني) .

#### \_ / \_

وفى ص ١٩١ س ٥ : « ولا أعـْشـتَق » والصواب : « ولا أعـْبـتَق » بمعنى « ولا أعـْلـق، من عبق به ٍ أى أولـع به ٍ أى علق به شديداً . واللام والباء تتعاوران ، أى يقال عــَلـق به ٍ كما يقال عبق به ٍ .

وفى ش ص ٢٢٦ : « نصيبين مدينة من بلاد الجزيرة » وهي غير التي كان عندها الوقعة مع المصريين ، فهذه غير تلك ، فالتي عرفت بكثرة عقاربها هي تلك القديمة لا هذه التي وقع فيها ما وقع مع المصريين .

وفى ش ص ٢٣١: «المُغْرَب، بفتح الراء: الأبيض» لكن أبوافق هذا الشرح للعين المُغْرَبة؟ والذي في الصحاح: «المغرّب: ما ابيض أشفار أشفاره أس وفي التاج: «يقال عين مُغْرَبة ، أي بيضاء زرقاء الأشفار والمحاجر، فإذا ابيضَّت الحدقة، فهو أشد الإغراب. » فهذا الموافق إبراده أو شرحه هنا.

فى ش ص ٢٤٨. والمراد هنا بالحلى الخلاخيل ذوات الجلاّجل. وكانت النساء فى بغداد إلى قُبسَيْل الحرب العظمى يضعن جلاجل فى خلاخيلهن ، والآن عدلن عن استعمالها وأبقينها لخلاخيل أولادهن ، من ذكورٍ وإناثٍ .

وفى ص ٢٨٥ « بين حَوَافِ سَلَدِرٍ » وأظن الصواب . سيدرٍ كعينب أو سُدُرُ كعُنُنُق وهى جمع سيدرٌ وهى شجرة النبق . وكثيراً ما تُرى الحياًت لا جئات إلى أسافلها ، فإنها تعشق رائحتها .

و في ص ٣٠٢ « من سُمَانِي الْأَقْبُرِ » والصواب سُمَانَي بفتح النون .

ومن غريب مصطلحاتك قولك فى ص ١٧٩ « التاء المفتوحة » – قلنا : وهذه تكون فى مثل قولك . « البينات وبيناً » وأما التاء المبسوطة أو المطوّلة فلم يسمّها أحد ُ بالمفتوحة .

وأغرب من هذه الكلمة قولك فى ص ١٨٤ : « مسألة مصدر ميمى » والمصدر الميمى لا يُختم بهاء على ما راجعنا كتب القَوْم .

وقلت في ص ٢٠٣ ، على غشوشة : « كذا في الأصل ، والمعروف غَسَّهُ غَشَّاً . » وأظن أن الغشوشة هنا جمع غِش ، لأنهم قالوا في جمعه غُشُوش ( راجع معجم دوزى في غ ش ) ثم قالوا غُشوشة ، كما قالوا غُشوشة ، كما قالوا عُشوشة . كما قالوا عُشوشة . وذكورة كل جمع على فيعال أو فُعُول . . فقالوا عظام وعظامة . . وذكورة وفحولة . . . » (راجع اللسان والتاج في : حجر ) – وجاء في ص ٢٥١ : المنور : هوت وأوقدته ما والصواب أحمته أله أحميته وأوقدته ما والصواب أحمته أله أحميته وأوقدته ما والصواب أحمته أله أحميته وأوقدته ما والصواب أحمته أله أحمية المناور المنا

وفى ش ص ٢٦٩ : «والحواء بضم الحاء جمع حاوٍ . وهذا الجمع ليس قياسياً ولا مما ذكرته المعاجم . . . » – قلتُ : وأنتَ تتبع فى هذا الرأى قول كثيرين من الصرفيين الذين يحكمون بعقول غيرهم لا بعقولهم ، وإلا فهذا الجمع قياسي ومبتذل . وإن لم يصرح بقياسيته جميعهم . فقد قالوا فعُتَالاً فى جمع كاتب ، وسامر ، وصائغ ، وحاكم ، وصانع ، وتابع ، وكافر ، وجاهل ، وهالك ، ونائب ، ونائم ، وجان ، وصاد ، وحاضر ، وساجن ، إلى ما لا بحصى عده .

وفى ٢٩٠ من المساجين . وهذا الجمع لم يسمع من فصيح . وفى سورة الشعراء الآية ٢٨ : « لأجعَلنَّك من المسجونين . . . » .

## \$ -- أو هام فى الآر اء

فى ص ٢٨: ١٣ « وتجد فقراً... » قلتُ : وقد نشر يوشع فنكل فى القاهرة سنة ١٣٤٤ بالمطبعة السلفية رسالة عنوانها : « المختار من كتاب الردّ على النصارى » اختارها عبيد الله بن حسَّان » ووقعت فى ٣٨ صفحة بقطع الثمن الصغير.

وفى ش ٢ من ص ٧١ « جنس من الايسيويين » وهذا الخلق لا وجود له فى الدنيا كلها . والذى أعرفه أن بأجوج ومأجوج هم الاسكوثيون أو الاشكوزيون أو السقوثيّون أه السكوثيون أى : Scythes واسم بلادهم اسكوثية أو اشكوزية ، وسمّاها الهَمْدَاني فى كتابه صفة جزيرة العرب (ص ٣٢ : ٩) سَتَقُوتِيا .

وفى ص (٤٢٢: ٢) «الحير البستان». قلت المراد بالحير هنا البستان الذى يُجعل فيه أنواع الحيوان كما هو الأمر اليوم فى بستان الجيزة. ويسمى بالفرنسية jardin Zoolo Giaue وبالانكليزية Zoo وكان الحير يسمى فى بدء الأمر (حير الوحش أو الوحوش) ثم حذفوا المضاف إليه استغناء بالمضاف. - ذكر الخطيب البغدادي فى مقدمة تاريخ بغداد (ص٨٤ من الطبعة الباريسية) قال: « وكان الميدان والشُريَا وحير الوحوش متسطرً بالداً ر..».

وفى كتاب « رسوم دار الخلافة » لهلال بن المُحَسِّن الصابئ المتوفى سنة ٤٤٨ للهجرة – الذى يمُعنى بتحريره وتعليق حواشيه ونشره وللدذا بالروح ميخائيل عوَّاد ما نصّه : « كانت دار ( دار الحلافة ببغداد ) عظيمة السعة ، وعلى أضعاف ما (هي ) عليه الآن من هذه البقية الرائعة ، ودليل ذلك أنها كانت متصلة بالحير والشُريّا ومسافة ما بينهما اليوم بعيدة . . » (ص ٨ من المخطوط ) .

وفی تجارب الأمم لمسكویه – طبعة آمدروز – ( فی حوادث سنة «۳۱ه) ذكر كحیـْر الوحوش ، فلـْتر اجع .

ويقال لحيثر الوحوش (حائير الوحوش ، وحظيرة الوحوش) أيضاً . في مادة (التاج) من معجم البلدان لياقرت هذه العبارة : « واقتطع جملة من البرية ، عملها ميداناً لركض الحيل ، واللعب بالصوالجة . وحبيراً لجميع الوحوش » اه . وراجع الأغاني طبعة بولاق ٩ : ٥٦ ، فقد صحفت هناك (جبر) ، وفي نهاية الأرب ٤ : ٢٠٥ (حاشر الوحوش) وهو أشنع ، والصواب (حائير الوحش) كما أسلفنا .

وفى ش ص ١٣٥ : « هذه الجزيرة هي المسماّه جزيرة أقاور » . - قلنا : من غريب تصحيف العرب للأعلام كلمة (أقور) فإن أصلها (أشور) أو (أثور) ويقال (آشور وآثور » رأشورية وأثورية ) . وبالفرنسية : أو (أثور) ويقال (آشور) إلى (أقور) هم الذين قالوا في (القيصاّب) (الشيصاّب) والذين نقلوا (أثور) إلى (أقور) هم الذين قالوا في (العنكشة) : (العنكشة ) . وكأن هذه التصحيفات ليست بشيء ، فزاد القاموس أن حذف الهمزة من الأول ، فقال (قور) في مكان (أقور) قال في مادة (جزر) ما هذا نصة أن «وجزيرة قور بين دجلة والفرات ، وبها من كبار ، ولها تاريخ ، والنسبة جزري » اه - وفي تاج العروس : «وقال أبر عبينيد : وإذا أطلقت الجزيرة ولم ينضك إلى (العرب) ، فإنما يراد أبر عبينيد ، وإذا أطلقت الجزيرة ولم ينضك إلى (العرب) ، فإنما يراد أبر عبينيد ، وإذا أطلقت الجزيرة ولم ينضك إلى (العرب) ، فإنما يراد الجزيرة العرب » ، وأخرى (بلاد أثوريا) ص ٢٤ – رطور أبيرة (ص ٧٤ و ١٢٤) .

ومن العجب أن كثيرين لم ينتبهرا إلى أن هذه الأسماء المختلفة راجعة كلها إلى مسمتّى واحد ، هو (ديار اشور) عند الأفرنج ، أو (أثنُوريا) كما مرَّ ينا ذلك قنُبيل هذا .

وجاء فى ص ٧٧ : ( من نبط بَيْسَان ) وذكرتَ فى الحاشية أن بيَسان هذه ، قرية من قرى الموصل .

والذي عندي أن هذا وهم ، إذ ليس لك دليل سوى ما جاء في ياقوت على بيسان. وأما الصواب فيظهر أن المراد ببيسان هنا مدينة بنواحي الأردن. زكانت داراً شهيرة للأنباط ، إذ كانت ربوعهم الأصلية تلك الأرجاء. ويدعم هذا الرأى ، أن الجاحظ ذكر قبل ذلك (حرَّة بني سلَّيْم) وهي مجاورة لمرابع النبط في الغور الشامي. وللأوربين — على اختلاف قومياتهم— مجاورة لمرابع على تلك البلاد الواقعة في شمال بلاد العرب وجنربي فلسطن.

وفي ص ٢٠٥ : « وزعم بعض المفسّر بن وأصحاب الأخبار . أن الشوك إنما اعتراها في صبيحة اليوم الذي زعمت النصارى فيه أن المسيح ابن الله » كذا . ولم تعلق على هذه الحرافة الفاقئة حيصْرِماً في العين كلمة ، ميثل قولك : وهذا زعم باطل . لا أساس له أ ، أو كذب متحيّض على النصارى : لأن الأناجيل كلها تذكر أن السيّد المسيح ، له المحد ، كليّل بإكليل من شوّك ( راجع مثلاً يوحنا ١٩ : ٢ وما يليها . —فهذا وحده دليل واضح على وجود الشوك قبل قول النصارى المنسوب إليهم كذباً وزوراً وبهُمْقاناً وفيرة المناك دليل آخر أن العلماء الوثنين من يونان ورومان وسريان وغيرهم ، يصفون العيضاء وشوكها، قبل ولادة المسيح بأعوام عديدة .

وفى ص ٢٢٥: «وزعم ثمامة عن يحيى بن برمك أن البرغوث بنساخ فيصر بعوضة . . . » وهذه أيضاً خرافة أخرى على ما فى الكتاب من الحرافات . وكان بجب أن تكتب (ابن) هنا بالألف ، لأنه منسوب إلى جدة لا إلى أبيه كما حققت ذلك بنفسك (راجع ما علقناه هنا على ص ١٤٦) . وأما الحرافة فهى أن البرغوث لا ينسلخ بعوضة ، إذ الحيوان فى انسلاخه لا ينتقل إلى حيوان أو دابة من جنس آخر . وعلماء الحيوان من

أقدمين وعصريين ، هم رأى واحد فى هذا الموضوع . فكيف فاتتك هذه الخرافة وأنت تعيش فى مصر وفى عصر النور والرقى ؟

وما جماء عن كعب الأحبار بصدد الحية (ص ٢٠٠) وعقاب الأرض ( ٢٠٠ ) هو حديث خرافة أيضاً لا يقبله عقل الأطفال فضلاً عن عقل الرجال ؛ ولا أدرى كيف لم تعلق عليه شيئاً يبرئ العترب من هذه التهم ، كما علقت على حاشية ٨ في ص ١٤٣ بقولك : « ذلك زعم » .

### ----

ومن الحرافات ، لكن اللغرية ، نقلك كلام اللغريين فى ص ٤١٢ فى أصل المنجنيق ، إذ قلت إنها من « جهنيك » أى : أنا ما أجودنى ! فياله من تحقيق ويا له •ن تأصيل ! ! ! أفاتك أن المنجنيق من اختراع علماء اليونان وأن الاسم وضع فى اليونانية ، قبل أن يوضع فى سائير اللُغنَى ، وعنهم نقله سائير الأقوام فهو فى اليونانية : Magganon .

وفى ص ٤٨٣ فى ش: «ورجح ياقوت فى معجم البلدان أن تسميتها كنيسة القُدَامة ». — قلنا: ولا بجوز لأحد أن يحقق هذه التسمية غير النصارى. فإن الكنيسة بنتها الملكة هيلانة أم قسطنطين الملك ، حين زارت بيت المقدس. ولما شيدتها سمتها باليونانية ، لا بالعربية Anastasia (أنستاسية) أى القيامة أو النشور أو البعث ، وذلك بنحو ثلثمائة سنة قبل الإسلام ، ولم يكن العرب يومئذ فى بيت المقدس ، فكيف يرجح ياقوت القمامة على القيامة ؟ ومعنى القمامة المزبلة ؟

وفى ص ٣٣٦ ش ٥ : « الصومعة كجوهرة : بيتُ للنصارى . سمى بذلك لدقة فى رأسيه ِ » (كذا) وهو رأى أغلب اللغويين الذين لا يعرفون من الكلم إلا الاشتقاق العربى ، فيشتقون جميع الألفاظ الأعجمية من لغة الضاد . وهذا نقص عظيم فى علمهم. فالصومعة كلمة لاتينية من : Summa ومعناها

القمة ، وكل شيء دقيق الرأس على هيئة القمة . – وفى المتن : « وكذلك الصومعة » – والصواب أن يقال : وكذلك (بيضة) الصومعة ليتم التعبير والمعنى .

### ٥ ـ ما غمض عليك تحقيقه

جاء في ص ٤٣٥ . . . « وعند البَحْرِيَّيِّن والبصريين » ، وصواب الأول « البَحْرَانِيِّيْن » ، وهم أهل البحرين ومن أعاظم أغنياء العالم في عهد العباسيين وفي هذا الوقت أيضاً ، لأنهم يعنون بالغوص واستخراج اللالىء من بحرهم ، كأنه يقول : وعند اللأالين ، جمع اللأال ، لمستخرج الدرَّر وبائعه – وصواب الثاني البصريين بمعنى أهل البصرة ، لأنهم يتاجرون مع البلاد النائية ، كالهند والصين وصين الصين ، وتلك الربوع المتناهية في البعد ، فكأنه يقول بمعنى البصريين : كبار المتاجرين .

وجاء في ش ص ٤٨٨ في تفسير : « كأنه شهاب قائد الله الكوكب الذي ينقض « على أثر الشيطان بالليل ويقذف به » – قلنا : ما كان أغناك عن هذه الزيادة الأخيرة الحرافية . فالشهاب تنقض من غير أن يكون أم شياطين و لا أبالسة و لا جن ؟ إنما الشهب من سنن الطبيعة . أفيكتب واحد مثلك مثل هذا القول ونحن في عصر النور والرقي والتحقيق الدقيق ؟ – أما كان يمكنك أن تقرأ في بعض التآليف الفلكية العصرية ما يقال عن الشهب والنيازك والرابع والرابع على على على على عمانيف عربية حديثة ، فراجع أسفاراً فرنسية تتكلم على Shooting or Ealling star أو الانكليزية Meteor أو Meteor ، أو Meteor ، أو المحاديثة العصرية ما يقال عن الشهب المنالة كليزية تتكلم على المحاديثة العصرية ما أو المحاديثة ، فراجع أسفاراً فرنسية تتكلم على Shooting or Ealling star ، أو الانكليزية المحاديثة ، أو المحاديثة المحادية المحاديثة المحاديثة المحادية والانكليزية المحاديثة المحادية ا

## ٦ - مقابلة الألفاظ العربية بالكلم الأجنبية

كثيراً ما تُقابل العربيات بالإنكليزيات وبغيرها من لغات أهل الغرب ، ولا تنبه على اللغة التي تنقل إليها . فني ص ٩٤ Crane ولم تقل إنها

وفى ش ص ٣٠٩ الورل Varanus وهذا بلسان العلم لا بالإنكليزية . — وفى ش ص ٢٦٠ دَخَال الأذن ويسميها علماء الأفرنج ٢٦٠ ، وفى ش ص ٢٦٠ دَخَال الأذن ويسميها علماء الأفرنج أى علماء وليس هذا بصحيح ، لأن هذه إنكليزية ، وأما علماء الأفرنج أى علماء الحيوان منهم فيسمونها : Myriapodes

وفى ش ص ٣٣٥ البُهُمكى . . . وهى بالإنكليزية Wild-Oat وهذه الانكليزية Avena Fatua : مع أن الصواب هو الانكليزية يقابلها فى لسان العلم : Avena Fatua ، مع أن الصواب هو ما ورَد فى مفر دات ابن البيطار (أو جامع ابن البيطار) Lolium Perenne . Lolium Perenne ويقابلها أيضاً بلسان العلم :

وفى ش ص ٣٧٤ خارطيس والصواب خارْتيس ، إذ ليس فى لسان اليونانيين طاء وإن نقلها العرب فى بعض الكلم إلى الطاء.

وفى ش ص ٣٦٧ فسرت العُلنجوم بالبعير الطويل ، والذى عندى أن للعاجوم معَانى شتتى ، منها : طائر عظيم أبيض ، وهو المراد منه أفى بيت الشاعر ، لأنه يرتاد الرياض ، ولهذا قيل : « كأنه أيتناهى الروض عُلجوم أ » . وهو بلسان الفرنسيين Heron-Crosse . ثم أين وجدت أن العُلنجوم هو البعير الطويل « المطلى بالقار » ؟ فن أين لك هذه الزيادة « المطلى بالقار » ؟

### \_ { \_

#### ٧ - ملاحظات شيي

ذكرت في ص ٤٦ : « وفيها ككواء الزنابير » وأظنها ككوائير الزنابير » . وذلك أن هذه الهوام تبتني لها بيوناً يسميها العراقيون ( ومنهم الجاحظ ) كوارة والجمع كوائر . وفي المخصص ٨ : ١٨٠ : « وقيل الكوائر صغار الحلايا ، وقيل الكوارة بالضم : بيت تبنيه (النحل) لم يوضع لها » اه . وفي القاموس : الكوارات : الحلايا الأهلية كالكوائر » اه . ومن أسماء بيت الزنبور الصَّفَنَ بالتحريك .

وفى ش ص ٢٧٠ : « التأسير واحد التآسير . . . » وعندى أنها تأشير بالشين المعجمة وجمعها تآشير . قال فى المخصص ٨ : ١٧٣ : « والتأشير أيضاً : الأثناء وهي عقدة في رأس الذنب ( ذنب الجرادة ) ، كالمخلين ، ويقال لهما الأشرتان . » اه . والذي عندى أن التأشير هنا الشنى من باب الإطلاق أو التعميم بمعنى العقدة . ومعلوم أن للحيية أثناء مُتكلاً حكة أو حرُوزاً ( راجع ص ٢٧٤ ) يدفع أحدها الآخر عند السعى أو الدب .

وفى ص ١٥٥ ( الأجدهانى ) ولم تضبطها . وهى بفتح الهمزة وإسكان الجيم وفتح الدال ، يليها هاء وألف ، ثم نون مكسورة ، فياء مشدّدة . وهى منسوبة نسبة إرَميتَة إلى ( أجندها ) ، كما نسبوا إلى الباقيلا ( بالقصر ) أو الباقيلاء ( بالمدّ ) وباقد را ، وبلفينيا ، وجديا ، وجللُه ا ، إلى غيرها ، فقالوا : باقيلاً في ، وباقد را في ، وبلفيائى ، وجدَدياني ، وجللُه اني ، وجللُه الله الله في الله فالم الله فالم الله في الله الله في ا

و (أجُدَّهُ الله القارسية القديمة : (أرْدُهُ ا) بزاى مثلثة ، وتلفظ كالحرف J بالفرنسية ، (أرْدُهُ ا) قصر (أرْدُهُ ا) ، بإسقاط الراء ، ومعناها في تلك اللغة (التنبِّن الفتاك) . وقد اختلف الرواة في عدد رووسه ، فالنصاري يجعلونها سبعة ، رمز أ إلى التنين الأول ، وهو الشيطان اللعين ؛ وترمز أروسه السبعة إلى الخطايا السبع الكبرى المعروفة عندهم بالخطايا الرأسية

السَّبُع ، وهي : الكبرياء ، والبخل ، والفحشاء ، والحسد ، والشراهة ، والغضب ، والكسل . فالظاهر أن الجاحظ وقف على رأى النصارى دون غيرهم .

وأما أنها عشرة أروس ، فهى مبنية على وهم الفرس المحدثين ، أى أن الكلمة منحوتة من (ده) أى عشرة ، و (آك) أى مصيبة أو بليّة أو عيب ، ولكن الكلمة ليست من الفارسية الحديثة ، بل هى قديمة الوضع ، زَنْديته (راجع معجم فُلُرَّ س الفارسي اللاتيني المطبوع في ألمانية ، وعنوانه باللاتينية : (J. A. vullers : lexicon : persico - latinum, 1855) باللاتينية : وأما أن هناك من قال : إن له روئوساً لا أروئساً ، فهم اليونانيون الأقدمون الخرافيون أهل السمر ، فإنهم يسمون هذا التنين ما نرسمه بالحرف الروماني : الخرافيون أهل السمر ، فإنهم يسمون هذا التنين ما نرسمه بالحرف الروماني : الآراء في عدد روئوس ذلك التنين ؛ فمن قائل إنها تسعة ، ومن ذاهب إلى أنها خمسون ، وقالت جماعة بأنها مائة . وأما أن الجاحظ يرى أن هذا القول : «من أحاديث الباعة والعجائز » فليس صحيحاً ، لأنه يرى ممدوناً في أسفار مثقة فيهم الأقدمين ، ومنهم انتقل إلى الفرس الزندين حين اتصلوا بحضارة الإغريق أو الأغارقة ، قُبيل الإسكندر الأكبر وبعده .

ونظن أن (الباعة) محرفة عن (الباغية) ، بمعنى الطائفةالباغية وهى اسم فاعل من بغى فلان يبغى بغياً: إذا علما عن الحق واستطال وكذب . ويراد بالباغية جمهرة من الناس من أهل السَّمَر والمخرَّقة ، يَعَمْدُونَ عن الحق ويكذبون و تحتلقون الأراجيف . فلما لم يفهم النُّسَّاخ المُسَّاخ معناها فى هذه العبارة ، وضعوا فى مكانها (الباعة) ، وقد ألفوا سَمَاعها ومعناها فى كل يوم ، بل فى كل ساعة ، وجهلوا أن لا معنى لها هنا يستقيم يها سياق الكلام ، وينسجم انسجم انسجاماً .

وفي ص ٣١٤ : «ومرة مجعله أهله على ربيث الدكان » – وهو كلام

لا معنى له '. والصواب : « يجعله 'أهله ' ، (أى أهل الجاموس) ربيث الدكان » ، ومعنى ربيث : سجين أو حبيس ، أى أن أهله ' يحبسونه ' فى حظيرة مرتفعة الأرض كالدكان ليدفع عنه 'أذى البعوض ، لأن هذه الهوام تلجأ إلى الأرضين المنخفضة . وهذا ما يفعل إلى اليوم فى البطائح ، بجوار البصرة .

وفيها س ٣ : « لا تستمرى » ، والأفصح همز الآخر ، وقد تكور هذا الحطأ مراراً كما في ص ٣٢٠ وغيرها .

وفى ص ٣١٥ س ٩: « وهو فى ذلك عبقر نضير » ، وهذه ألفاظ رناً انة فارغة من المعانى . والصواب : عنن قُدُرٌ نضير . والعنقر : البردى ، ألمطبوع أو البردى ما دام أبيض . وراجع كتاب النبات والشجر للأصمعى ، المطبوع فى بيروت فى مطبعة الآباء اليسوعيين ، سنة ١٨٩٨ ، لناشره الدكتور أوغست هغر فى الصفحة ٣٨.

وفيها س ١٠ ، ١١ : «قد خرق جوف القار » . وليس في الأردن قار أو قبر بمعنى الزّفت ، ليصح هذا الكلام ؛ إلا أن هناك «قار أكثيراً ، بمعنى أن القار جمع قارة وهي الجبل الصغير المنقطع عن الجبال ، أو الصخرة العظيمة ، أو الأرض ذات الحجارة السود ، أو الصخرة السوداء » ، وهذا المعنى به هنا دون غيره .

وفى ص ٣١٦ س ٦ : « التي تكون عنها الصَّواعق » – والأحسن هنا « فيها » ، لأن الصواعق تكثّر فى البصرة والأبُلّة إلى عهدنا هذا ، وتحدث فيهما أضراراً بليغة فى فصل الربيع .

وفى ص ٣٩٩: « وما قرأت للقدماء فى النفس الأجلاد الكثيرة » . وكان بحسن هنا أن تفسَّر ( الأجلاد ) ، فيقال إنها جمع جلند ، بمعنى السَّفْر أو المجلد ، ليهتدى إلى معناها القارئ ، ولا يبحث عنها فى المعاجم التي لم تذكرها .

وفى ص ٣٢٠: « فإذا عاد كالحمر . . . كما يبتلع الجمئر » . وتصحيح العبارة : إذا عاد كالجمئر . . . كما يبتلع الحجر .

وفى ص ٤٠٤ : «كما يموت السمك ، إذا فارقه ُ الماءُ » . والأحسن : كما يموت السمك إذا فارق الماء .

وفى ش ص ٣٠١: « مركبة من قطعتين » – وهذا تعبير لا عهد لى به سابقاً . والصواب : « من لفظين أو حرفين » . وأما المقطع فهو الهجاء ، لا الكلمة ، أو الحرف أو اللفظة .

وفى ص ٤٧١ : « والملح شيئان : أحدهما المَرَقَةَ » . (كذا ، بهذا النقل الشنيع ، وبهذا الضبط الأشنع ) ، وفاتنك أن ليس لمتر ادفات الميلاح : لمرَقَة ، بل الدُّقَة .

وفى ص ٤١١ س ٦ : « على كَـنَـسَ » ، والصواب بضمتين ، أى على كنـُس ، مثل سحاب و ُسحُب .

وفى ص ٤٨١ الهرابذة ، وعرفتهم بنقل عبارة استينجاس ، ولا أرى سبب عدولك عن كلام العرب إلى نقل عبارتك عن الأعاجم ، فى حين أن السلف تكلموا عليهم . فقد قال المسعودى فى التنبيه والإشراف ص ١٠٣ من طبعة الإفرنج : « وكانت للفرس مراتب أعظمها خمس . هم وسائط بين الملك وبين سائر رعيته ، فأولها وأعلالها (المربكة) تفسيره أن الحافظ الدين لأن الدين بلغتهم (منو) و (بذ) : حافظ . وهو (موبذان الوبذ) : رئيس الموابدة وقاضى القضاة . ومرتبته عندهم عظيمة نحو من مراتب الأنبياء . (والهرابذة) دون الموابدة فى الرئاسة . . . » والكلمة مركبة من (هر) أو (هير) أي نار . و (بد) أو (بذ) أى حافظ أو خادم أو قيتم ، ومحصاً لها : خادم النار .

#### - O -

وفی ص ۲۹۲ « زرادشت » ولم تضبط دالها . و کذلك « أهرمن » ولم تضبط . وفی الحاشیة : « کیبستاسب وارموزد » . و کلها ألفاظ مخطوء فی رسمها و ضبطها . — والصواب زَرَاد ُشْت . ویقال أیضاً زَرَاد ُهُ شُتَت وزَارْدُشت وزَارْدُشت وزَارْدُشت وزَارْدُشت الله کور قبل هذا ) .

وتضط اهرمن هكذا: أهْرَمَن ، وأهْرَمَنْ وآهْرَامَن ، وآهْرَمَن ، وآهْرَمَن ، وآهْرَمَن ، وآهْرَبَن ، وآهْرِيْمَن ، وآهْرِيْمَن ، وآهْرَابَن ، وأهْرْ يَمَن ، وأهْرِيمَه على اف كتُبهم الدينية .

وتضبط أرْمُنُوْد ( وخطأ أرموزد كما كتبت ) أَرْمَزَ وأَرْمُنُوْد وأَوْرْمَز وأَوْرْمُنُوْد.

وأما كيبستاسب فليس محله ُ هنا . والذى يجب أن يكون هنا هو كيستاسب أو كيستاسف كما فى تاريخ ابن خلدون ٢ : ١٦١ . وأما كيبستاسب فهو ابن لهراسب ، وكان قبل ظهور زرادشت الهربذ الشهير (راجع الآثار الباقية للبيروني طبعة أوربة فى الصفحة ١٠٥ ) ولا تراجع الشاهنامة فإن الأعلام فيها محرفة فى بعض الأحيان . فأين ذامن ذاك .

وجاء ذكر ديدان الجُرْبن في ص ٤٦. وهذا الأمر معهود إلى يومنا هذا وهو معروف بنوع خاص في الجبن المسمنّى بالفرنسية Roquefort و Camambert . وقد أكلتُ من هذه الديدان شيئاً كثاراً عـُجاباً حينما كنت في نيس Nice في جنوبي فرنسة في سنة ١٨٨٩ إلى عام ١٨٩٤.

وذكرت فى ش ص ٤٦٨ كلاماً على « لادّراً دراً رجال . . » وفى المحبِيّ فى كتابه خلاصة الأثر ٢ : ٣٨٢ ، ورد مقال طويل على هذين البيتين . فليراجع .

وفى ص ١٥٤ ذُكِرَ تِنتينِ أنطاكية . وقد تكلمتُ على تينتين بغداد وهو كتينينِ أنطاكية ، كلاماً طويلاً عريضاً فى مجلة المشرق البيروتية سنة كتينينِ أنطاكية ، كلاماً طويلاً عريضاً فى مجلة المشرق البيروتية سنة ١٩٠٧ (أى قبل ٣٣ سنة) فى المجلد ١٠٠ : ٥٩٠ إلى ص ٣٠٣ وهو بحث يعجبك كثيراً .

وفى ص ١٥٥ ذكر الأصلة. وقد نشرتُ مقالة طويلة عليها (ولا أتذكر أين ومتى وفى أى مطبوعة) ذكرتُ فيها ما ألخصه مناكل التلخيص وهو: أن الأصلة تعريب اليونانية : (باصلة) المقطوعة من : Basiliscos أى الملكة ، ولهذا سمّاها بعضهم بهذا الاسم أيضاً (راجع الدميرى) . وسمّاها آخرون (المكللة) ، (راجع الدميرى فى : أصلة) . وظنها فريق أنها (الصلّ) وليست كذلك . وسمّاها الفُرْس الأقدمون (شاهمار) ، المركبة من (شاه) أى ملك ، و (مار) أى حية . فيكون معناها : الحية المركبة من (شاه) أو المكللة) . والآن يقول لها عوام العراقيين : (شمهار) بالقلب.

ومن أسمائها: الباسيليق، على اللفظ اليوناني (راجع دائرة المعارف للبستاني في هذه المادة في حرف الباء). ومن أسمائها: الصَفَر والصُفَار، والناظر، والدُودَمِس وابن قُتُرَة، والمُطْفِئة الرَضَف (وراجع ما كتبناه في المشرق ١٠: ٧١٨).

وتكلمت على الدستَّاس فى ص ٢٢٢ . وقد وضعتُ مقالاً عليها فى المشرق ٢ : ٣٤٧ - ثم ٥ : ٣٣٥ و ٣٣٨ .

ولم تقل كلمة شافية على الفُرَانق . وقد تكلمتُ عليه فى المشرق ١٣ : ٨٢٨ إلى ٨٣١ وهو بالفرنسية Caracal – Lynx .

### ٨ \_ حسنات الكتاب

حسنات هذا المجلد لا تحصى ولا تستقصى ، ولو تولى غيرك العناية بنشر مثله لما استطاع قط ، حتى لو أقام خمس سنوات أو ستًّا لإبرازه بمثل

الحلّة التي أفضتها عليه ، لأن التحقيقات والتدقيقات التي أتيت بها بلغت أبعد الغاية التي يصل إليها الباحث المتروّى المتدبر ؛ وأنا أعدد شيئاً من هذه المحاسن :

١ - إناك لم تعتمد على الجاحظ في إثبات بعض الآيات القرآنية ، فإنك
 راجعت الأصل وأثبتاً ، كما فعلت في ص ٣١٠ مثلاً .

٢ - إنى أقدر كل التقدير تعبك الناهاك فى مرأج متك بعض الأبيات الشعرية ومعرفة نسبتها إلى صاحبها الأصلى ، أو إلى أصحابها المختافين ، على ما نقلها الرواة . كما فى حواشى ص ٣١١ و ٣١٥ و ٤٤٥ وغيرها وهي جَمَة .

٣ - مما أدهشني ، معرفتك لأصل هذه الكامة ص ٢٤٤ : « و في بعض كتُب الأنبياء : أن الله تبارك و تعالى قال لبني إسرائيل : « يا أو لاد الأفاعي » معاتقت عليها في ش أنها من إنجيل متتى (٣ : ٧) فللته در لك من محقق مبرز على جميع الأقران . من شيب وشبان!!

٤ – وجدتك تراجع عدة مصادر لمعرفة صحة بعض الروايات لبعض الأبيات. وهذه التحقيقات لا تُعد، فتكاد كل حاشية تزدان بها. وهذا أمر عجيب ، إذ يدل على أنك صرفت ساعات طوالا وأياما كثاراً لهذا التتبع المدهش.

٥ – ألفيت تحقيقك اللغوى لا يقل بشيء عن استقرائك التاريخي والبلداني والشعرى وتراجم الرجال على اختلاف طبقاتهم وأزمانهم ومواطنهم فن هذا التحقيق والتدقيق ما أثبته في ص ٦ بخصوص القيط مير . وما جاء في ص ٨٤٤ عن الخشفان ، لكن قولك في ش : الخشفان جمع غريب لخشف ، بتثليث الحاء ... » أغرب . وأول كل شيء لم تضبط حركة الحاء بحركة في المتن ولا في الشرح . – ثم أين الغرابة ؟ هل في ورود إحدى هذه اللغات المثلثة على فعلان أم ماذا ؟ – زدعلى ذلك أن المصباح ذكر بين جمع الحشف المثلثة على فعلان أم ماذا ؟ – زدعلى ذلك أن المصباح ذكر بين جمع الحشف

الخشوف ، وقد نسيته أنت . وأما ورود جمع فعَل المفتوح على فيعلان المكسور الأول ، فثاله أ : حَشّ و عَبَدْ ووغَد وثور ... فتقول : حيشًان وعبدان ووغدان وثيران ... رجمع المكسور الأول مثاله أ : حيب وصينو وقيو ونير وخيط ... وجمع المضموم الأول مثاله: "كور ودود وعود وسور... فأن بقيت تلك الغرابة ؟

٦ - ما ذكرتك في ش ٤٢١ بصدد الأربد صحيح لا غبار عليه !

٧ ــ و فى ش ص ١٠٢ جاء كلامك على جعل ضمير العاقل لغير العاقل من أحسن ما يقال فى هذا الباب !

#### ٩ ــ خاتمة الوسالة

كل ما ذكرته إلى هنا هو نتيجة مطالعة سريعة بسرعة قابس نار . وكانت تقع تلك المطالعات والملاحظات فى نحو خمسة أضعاف ما كتبت هنا . لكن أحد اللصوص الأشقياء سرقها منى كما سرق ساعتى الذهب التى كان الملك غازى ـ رحمه الله ـ أهداها إلى ذكرى لمؤلفاتي ومكافأته إياى عنها مع كيس الدراهم . وكنت سلخت فى كتابتها ١٢ يوماً . وما دونته هنا هو بعض تلك النقدات . ولا جرم أن السارق لما رأى أن تلك الأوراق لا تجديه نفعاً مزقها شر ممزق . وكنت قد أفرغت فيها قوى فكرى وجسمى فأضنت في إضناء ونحن فى بلد حره لا يطاق ، وهواؤه خارج من فوهات جهنتم وقانا الله شرها!

كنت أو د أن أرى فى كل صفحة من الصفحات المطبوعة أرقاماً تدل على عدد السطور ليسهل على القارئ إصلاح الأغلاط التى نبهت عليها فى آخر الكتاب . – وعسى أن تراجعنى فى ما لا توافق عليه من تصحيحاتى لك وكنت قد أنفذت إليك بملاحظات شتى على الجزء الثالث من كتاب الحيوان ، فلم أر لها أثراً فى المحلد الرابع ، وكنت أتوقع أن أراها فى آخره

مع نسبتها إلى". وإلا فما الفائدة من إجهاد النفس وتحميلها ما لايطاق، وليس نُمَّ أدنى عائدة ؟ فعسى أن أعرف سبب هذا الإهمال ، وإلا جمعتُ تلك النقدات في رسالة مناشر في مجلة أو في رسالة قائمة بنفسها ، وفيها التحقيقات التي بذلتُ فيها الوقت والتعب والسهر .

وفى ختام هذه الكلمة ، أهدى إليك تهانى الصادقة بتحقيقاتك الدقيقة الله على تدبئر بعيد المدى ، وعلى تفكر نيئر . وأشكرك أصدق الشكر على هديتك هذه الثمينة .

بغــــداد الآب أنستاس مارى الكرملي

## كتاب العيوان للجاحظ

جواب رسالة المحقق الكبير الآب أنستاس مارى الكرملي بقلم عبد السلام محمد هارون (\*)

### \_ ! \_

بلغتنى رسالتك الكريمة ، طيبة واثعة على صفحات « الثقافة » الغراء ، فحمدت لك هذه الغيرة الصحيحة ، ومن قبل ما شكرت لك تلك العناية البارعة في رسائلي الحاصة إليك .

وقد تقبيّل الناس فى مصر مقالاتيك التى سطرتها فى كتاب الحيوان ، بخير ما يتقبلون به نتاجاً فكرياً مفيداً حقاً . ولا جرم أنك قد تصفحت هذا الجزء الرابع من الكتاب تصفّحاً تاماً ، وظهرت على دقائقه وخفاياه ، فكانت نظراتك فيه عميقة ، وإلمامك كاملاً .

وكنت أردت أن أجتزى بقراءة رسالتك ، وأفيد ما حوت من خير كثير ، وجمعت من توضيح مشكل وبيان عويص ، وألا أعارضها بما يظنه الغير تطاولا على مقامك الكريم ، أو تحدياً لجليل علمك . كنت أردت ذلك ، ولكن الحق أبى على ذلك ــ والحق عزيز .

لذلك أستجيزك أن أكشف عن وجه الحق ، فيما تضمَّنت رسالتك ، راجياً ألا يخطئني الإنصاف كما لم يفارقك ، وأن أتَّسم بما اتَّسمت به من حب الحق ، وتطلّب الحق .

<sup>(</sup>ه) نشرت في العدد ١٠٤ من السنة الثانية من مجلة الثقافة بتاريخ ٢٥ من ذي القعدة سنة ١٣٥٩ ديسمبر سنة ١٩٤٠م.

ووجدتك قد قسمت رسالتك أبواباً ، فسأتحدث فى كل منها على النظام الذي اصطنعت .

## ١ ـ أغلاط الطبع

٤٠٣ « قلا مكانه » ليس خطأ في ذاته ، لأن الفعل وارى يائي ، يقال
 قلاه يقلوه ويقليه ، بمعنى أبغضه .

#### ٢ \_ أغلاط الضبط

القراطع . ويظهر لى أنهما كلمتان تدلان على هذا النوع من السمك ؛ فإن صاحب القاموس قد ذكر الأولى ، فى فصل الباء من باب الكاف (برشتوك). والفروز ابادى يعرف لغته معرفة جيدة ، وانظر ما أضفت من تحقيق فى هذه الكلمة ، فى حراشى الحيوان (٣: ٢٥٩ — ٢٦٠) ، وكذلك معجم استينجاس ٢٤٢).

٤٤٥ (صارت لهم خراطيم ) . لا وجه لتخطئة هذا الصبط . فعناه : أصبحت لهم خراطيم أ – والخرطوم : مقدم الأنف – أى ظهر فيها نتو ، وليس ما يشوب الإعراب ؛ فكلمة (خراطيم) اسم لصار .

۱۸۰ (وإذا كان ذلك [ كذلك]). قلت : لا حاجة إلى زيادة (كذلك)، ورأيت أن الكلام يستقيم بدونها. وأنا أو افقك في صحة المعنى بدون (كذلك). ولكن أسلوب الجاحظ يطلب هذه الكلمة. ومن تمرّس بأسلوبه عرف منه ذلك ، ولكل كاتب لازمات لا تكاد تفارقه. فأنت قلت في مجلة الثقافة (۹۸ ص ٤٠): «الفاقئة في العين حصرماً» وأنت القائل أيضاً قبل ذلك بتسع سنوات: «يفقاً في العيون حصرماً » وهي

<sup>(</sup>١) الجزء الثامن من كتاب الإكايل ص ٣٠٦ س ٢٤ وقد نشره حضرة الأب في سنة ١٩٣١ .

خاصة لك لم أرها لكاتب غيرك . فالجاحظ النزم ذلك التعبير في كل موضع ورد فيه . وليس يمكنى أحصاء المواضع جميعاً . ولكنى أدلتك على بعض مواضع من كتاب الحيوان فحسب . انظر (٢: ٩٧ س ١٧ – ١٨ ، ٣: ٢٠ س ٢٠ م ٢٠ شر ٢٠ س ٢٠ .

٣١٨ قلت : إن (الشّكل) بكسر الشين ، غلط . والحق أنها صواب . وفي القاموس : « الشكل : الشبه والمثل ، ويكسر » . وجاء في بحر العوّام (١) ص ٢٧ : « وقرأ مجاهد : وآخر من شبك اله (٢) » فما تقول في لغة مقروء مها ؟ !

## ٣ - أغلاط الصرف

وردت كلمة (أظافره) فى شعر ، فقلت : إنه كان يحسن أن أنبه على خطئها ، وجعلت صوامها (أظافهر ) .

قلتُ : ليس فى الكامة خطأ كما حسبت ، بل هو مذهب القرآن ، ومذهب الكوفين ؛ إذ يجيزون حذف الياء من مثل هذا الجمع ، كما بجيزون زيادة الياء فى نحو دراهم وصيارف . وحجتهم فى ذلك القرآن الكريم : « وعنده مفاتح الغيب » والأصل (مفاتيح) وقوله : « ولو ألتى معاذيره » الأصل (معاذره) إذ هو جمع (معذرة) . وجاء فى الشعر :

تنمى يداها الحصى فى كلِّ هاجرة ٍ

نبي الدراهيم تنقاد الصياريف

وقد وافق ابن ُ مالك الكوفيين ، فأجاز في سربال وعصفور : سرابل وعصافر ، وفي درهم وصبرف : دراهيم وصياريف . واستثنى (فواعل)

<sup>(</sup>١) لابن الحنبلي طبع دمشق ١٣٥٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۸ه.

فلا يقال فيه (فواعيل) عنده ، إلا شذوذاً . انظر لذلك همع الهوامع ( ٢ : ١٨٢ س ١٨ – ١٨٢ س ١٨ – ٢٣ طبع ١٢٨٧ ) و شرح الأشموني ( ٤ : ١٣٢ س ١٨ – ٢٣ طبع ١٢٨٧ ) .

وفى ص ٣٠٧: قلت إن عبارتي ( معجمي استينجاس وريتشاردسن ) تعبير مولد لا تعرفه لغة القرآن. وقات : إن معناه أن لاستينجاس معجمين ، ولريتشاردسن أيضاً معجمين . تعني أن المحموع أربعة . وجعلت صوالها ( معجم استينجاس وريتشاردسن ) . وليت شعرى كيف نفرق بين وجهي هذه العبارة – التي جعلتها الصواب – إذا أريد بها مرة أن لكل واحد من الشخصين معجماً خاصاً ، وأريد بها مرة أخرى أن الشخصين اشتركا في وضع معجم واحد ؟

وقد أشرت إلى لغة القرآن، ولعلك تعنى ما جاء فى قوله تعالى : « على لسان داود وعيسى بن مريم » حيث أفرد (لسان). وهذه مسألة خلافية بعيدة عن مسألتنا، وهي مسألة الإضافة إلى متضمنين مفرّقين (١)، باعتبار أن اللسان جزء من داود وعيسى عليهما السلام. وانظر تفصيلها والحلاف فيها في همع الهوامع (١: ١٥) في نهاية باب الجمع.

أوا مسألتنا هذه فهى إضافة ما ليس جزءاً مما أضيف إليه ، فكلمة (معجم) ليست جزءاً من أحد الشخصين . ومذهب البصريين فيها أن ما ورد على خلاف الأصل – رهو المطابقة – فسمرع . وقاسه الكوفيون . أما ابن مالك فقاسه إذا أمن اللبس . واللبس في مسألتنا هذه غير مأمون ، كما أسلفت ، فا ذهبت إليه في عبارتي ، هو الأرجح الأصوب عند النحاة .

وفى ص ٦٩: ٢٦ (كذا جاءا) قلتَ بلزوم (الواو) قبل العبارة لتصح . وليس ما يمنع صحة الكلام ؛ لأنى لم أقصد عطفاً ، فما يدعونى إلى إقحام الواو؟!

<sup>(</sup>١) أي مفرقين بالعطف .

وفى ص ١٧٦ قلتُ : (صخور ملساء) فقلتَ : الصواب (ملس) . عنيتَ أن الجمع المكسر لغير العاقل لا يصح نعته بفعُ الله ، بل يصح نعته بفعُ لل جمع فعلاء . وهو مذهب يعتر ف حضرة الأب بأن أحداً من النحويين لم يصرح به . وقد سمعت منك في مجلس ضم بعض الفضلاء أنك استقريت كثيراً من كلام العرب فصحت لك هذه القاعدة ، وخطأت بعض من حضر ، في قوله (الأيادي البيضاء) .

رأنا أقول: ليس يكون تقييد قواعد الكلام بهذا النحو الذي جرى عليه حضرة الأب. فالنحويون القداى كانوا أوسع علماً وأكثر إحاطة، وأدق انتباهاً إلى كلام العرب ومذاهبهم، منا نحن الذين لم نطاع إلا على القليل الذي وصل إلينا مسطور أمكتوباً. وهم كانوا يشافهون الأعراب في باديتهم، وكانت لديهم الذخرة الفياضة من لغات العرب، فهؤلاء النحويون الأفذاذ الذين لم يعهد مثلهم في نحاة اللغات الأخرى، لم يمنعوا ما منعت، ولم يحجروا ما حجرت. ولو أنهم وجدوا في كلام العرب، ايفهم منه ما ذكرت لما تر ددوا في حظره، وهم قد أجازوا أن يوصف هذا الجمع بما يوصف به المفرد المؤنث نحو قوله تعالى: «ولى فيها مآرب أخرى »(١).

على أنه جاء من النصوص المعارضة قول الجاحظ نفسه في الحيوان ٥:

١٠٧ س ٢: « فتستحيل حجارة سوداء » وقول ياقوت في معجم البلدان (٢:
١٩٣ ) : « إنما سميت البصرة لأن فيها حجارة سوداء صلبة » . وقلد تقول إن الناسخين إن إثبات الهمزة في ( سوداء ) من زيادة الناسخين ، فلم لا تقول إن الناسخين أهملوا بعض الهمزات في نحو هذه الكلمة ، إهمال تحريف ، أو إهمال رسم (٢) ؟!

<sup>(</sup>١) كليات أبي البقاء ٢٤٢.

 <sup>(</sup>۲) من قواعد علاء الوسم الأقدمين حذف الهمزة خطأ إن سبقت بساكن ، فيكتبون نحو خرا. (خرا) . المطالع النصرية ۸۲ .

وفى ص ١٠١ قال حضرة الآب: « الدجلة ليست بغلط إنما هى لغة ضعيفة ». واستشهد بما فى ( نزهة الجليس ) ، وببيت لان الوردى . أما نزهة الجليس الذى اعتمدت ، فكتاب لا يسوغ لعالم أن يثق بما فيه . ومؤلفه رجل يطالعك بضعف اللغة ، وركاكة التعبير ؛ وهو العباس من على ابن نور الدين المكى ، فرغ من تأليفه سنة ١٣٤٨هـ وهو كتاب من كتب الرحلات ، الماليثة بالاستطراد المهوش . سرد فيه رحلته من مكة سنة ١١٣١ التي استغرقت اثني عشرة سنة . وطبع في القاهرة سنة ١٢٩٣ .

وفى الحق أن كلمة ( دجلة ) جاءت فيه مراراً كثيرة وهى محلاة بأل ، ولكنها وردت فى كلامه الذى هر من إنشائه . وذلك فى أثناء حديثه عن رحلته إلى العراق<sup>(۱)</sup> . فهو يتحدث بلغة معاصريه . ولم ترد ( اللجلة ) فى خبر معتمد أو شعر صالح مروى ، إلا فى بيت ابن الوردى الذى رواه . وليس ابن الوردى أو نحوه حجة فى هذا .

وتستطيع أن تضم إلى ما نقلت عن درة الغواص فى منع دخول (أل) على ( دجلة ) قول ياقرت فى معجم البلدان : « دجلة نهر بغداد لا تدخله الألف واللام » . وكذلك قول ثعلب — ورواه الجوهرى فى الصحاح — : « تقول : عبرت دجلة بغير ألف ولام » .

وقلتُ : « فإن المعرفة لا تعرف » فقلتَ : « هذا كلام غير صحيح » . ولو أن حضرة الأب واجه نحوياً أو منطقياً بما قاله ، لما وجده مؤيداً له . أما المناطقة فيقرلون عبارتهم المأثورة : « إن ذلك من تحصيل الحاصل » . وأما النحويون فلم نجد أحداً منهم ذكر لنا طريقة تعرف بها المعرفة ! بل ذكر وا لنا طرق تعريف النكرات (٢) .

<sup>(</sup>١) نزهة الجليس (١: ١١٥ – ١١٩).

<sup>(</sup>٢) وهي أدخال ( أل.) ، والإضافة إلى المعرفة ، والنداء مع القصد .

وأما الاستشهاد بالبصرة والحلة والمرصل والشام، والفرات والنيل، فليست (أل) فيهن للتعريف، كما يرى حضرة الأب، بل هي ما يعبر عنها في عرف النحاة بأنها (أل) الزائدة زيادة لازمة. وهذه الكلمات معرفات، لا بأل، بل بالعلمية. و (أل) جزء منها، قارن وضعه وضعها، كالجيم من جعفر والهمزة من أحمد (أل). وقد عروا عنها بالزائدة لينوهوا بأنها ليست للتعريف كالتي جاءت في نحر (الرجل).

وأما استشهادك بالحسن والحسن والعباس والكاظم، فهذا باب آخر. و (أل) فيها هي التي تسمى (أل التي للسح الأصل) ، لا تفيد التمريف ، بل يلمح بها الأصل ، أي ينقل النظر فيها من العلمية إلى الأصل ، أي معنى الأصل الذي نقل منه العلم . وإدخال أل هذه على الأعلام المنقولة سماعي . وانظر حراشي الحيوان (٣ : ٣٨٢) .

وفى ص ٦٦ (والحوايا: الأمعاء . واحدها حاوية) قال حضرة الأب: «كذا. والصراب حـَوية ».

وليس الأمر كما ظن حضرته ؛ فإن واحد ( الحوايا ) يصح أن يكون ( الحوية ) أو ( الحاوياء ) . ( الحوية ) — كما ذكر — ويصح أن يكون ( الحاوية ) أو ( الحاوياء ) . وفي اللسان (٢٠) : « والحوية والحاوية والحاوياء ما تحوى من الأمعاء ... والجمع حوايا تكون فعائل إن كانت جمع حوية ، وفواعل إن كانت جمع حاوية أو حاوياء » . وهاك نصاً آخر في س ٢٣ — ٢٤ : « أبو الهيثم : حاوية وحوايا مثل زاوية وزوايا » . ثم قال : « ومنهم من يقول حوية وحوايا » . وفي هذا اللمي أوردت . دليل صريح على أن العبارة التي أثبتها في شرح الحيوان صحيحة سلمة .

<sup>(</sup>١) الأشموني والصبان ( ١ : ١٩٢ – ١٩٣ ) .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ( ١٨ : ٢٢٨ س ١٩ - ٢١ ).

وفى ص ١٤٦ أخذت على أنى كتبت كلمة (ابن) بالألف فى أولها لوقوعها فى أول السطر، ورأيت أن تخضع هذه الألف لاعتبار واحد، هو وقوعها بين اسم الولد و والده أو بين الولد و جده أو شهرته فهذا مذهب قد ارتضيته أنت، وهو مذهب صحيح. ولكنى جريت على مذهب صحيح أيضاً هو السائد عندنا فى مصر، أعنى إثبات الألف فى أولها إذا وردت أول السطر، مهما يكن من أمرها. وقد أثبت هذا المذهب العلامة نصر الوفائى الهوريني في المطالع النصرية ص ١٧١ س ١٧ طبع ١٢٧٠.

وفى ص ١٥٩ رسمت (وجاءوا) هكذا ، فقلت صواب رسمها : (وجاءوا) ولا ربب أن الرسم الأول هو الذي جرى العرف عليه فى مصر ، وهو الذي لقنّنا معلمونا ونلقنه تلاميذنا ، وهو المذهب الصحيح ، وهو أن كل همزة بعدها حرف مد كصورتها تحذف ، نحو قرءوا ، تبوءوا (۱) . ومعى حذفها ألا تصور بواحدة من صورها الثلاث ، وهى الألف والواو والياعاً (۱) . ووضع القطعة التي هذا شكلها (ء) فى محلها ، أو فوق الياء أو الواو المصورتين بدل الهمز ، أمر حادث بعد حدوث الشكل والإعجام (۱) .

وأما إثبات صورتها فى (جاءوا) أى رسمها بواو هكذا (جاوّوا) فمذهب فى الرسم ضعيف . فنى همع الهوامع (٢: ٢٣٤) : «ومنهم من بجعل لها صورة».

وفى ص ١١٢ ( المغناطيس ) بكسر الميم ، قلت : الصواب فتح الميم كما فى جديع المعاجم العربية المعتمدة ، فما تقول فى أنها ضبطت فى القاموس ضبط قلم بالكسر ، وضبطت فى المعيار للشير ازى ضبط تعييز بالكسر أيضاً ، وعنهما نقلت . وأما محيط المحيط فلم تنل مكتبى شرف الحضول عليه . على أن ضبط هذه الكلمة العربة بالكسر أقرب إلى الأوزان العربية .

<sup>(</sup>١) شرح الشافية (٣٠: ٣٠٠) والمطالع النصرية ٨٩.

<sup>(</sup>٢) المطالع النصرية ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) المطالع النصرية ٢٦.

وفى ص ١٣٣ (يستخبر الريح) قلت: الصواب ما فى اللسان والقاموس والتاج (يستمخر). وأنا لم يفتى أن أنبه على هذه الرواية فى الاستدراكات ٥٢٥. أما الرواية الأولى التى هى صيحة أيضاً، وليس ما يضعف من قوة معناها وجزالتها ــ فهى الرواية التى وردت فى البيان (١: ٧٧) والحوان (١: ٣٤، ٤: ١٣٢) فهى رواية الإمام الجاحظ.

وفي ص ١٥٦ قلت : إني (أثبت خرافة الفرائق) . وقد غاب عن حضرة الأب أن تفسير تلك الألفاظ الحرافية بما يوضح معناها التاريخي ، ليس يُعني به إثبات تلك الحرافات . فإذا قلت : الغول وحش صحراوى يتشكل أشكالاً ويتلون ألواناً ... وأنا رجل يعيش في القرن العشرين - فليس معنى ذلك إلا أنني أفسر تلك الكلمة بمعناها التاريخي . وليس واجباً على أن أصف وأقول : إنه أمر خرافي لا يقره العقل ، ولا يقبله الفكر . وإذا كنت أنشر كتاباً تاريخياً وورد في تضاعيف عباراته ذكر إيزيس (Isis) مثلاً ، وفسرتها بأنها هي التي جمعت أجزاء جثة زوجها أوزيريس (Osiris) ، وردتها إلى الحياة ، وأعقبت منها ولدها حوراس : (Horus) ، الخرافة ؟!

على أن الجو الذي وردت فيه الكلمة ، يحكم عليها قبل أن أحكم أنا عليها. ويؤسفى أن يتوهم حضرة الأب أن فكرى ، أو فكر أى معاصر مثقف ، يقبل ما هو ظاهر البطلان ، وما يصرخ في نفسه بأنه خرافة ظاهرة . وقد تخذ على حضرة الأب مآخذ أخرى شبيهة مهذه ، سرف أشير إليها إشارات يسرة في مواضعها .

وفى ص ١٧٣ قال الجاحظ: «وليس للحيات سفاد معروف ينتهى إليه علم، ويقف عليه عيان. وليس عند الناس فى ذلك إلا الذى يرون من ملاقاة الحية للحية، والتواء كل منهما على صاحبه » فجعلنت صوابها « من ملاواة

الحية للحية » وفسرت الملاواة بأنها المجامعة . وهذا حسن في ذاته ، ولكنه يقلب عبارة الجاحظ رأساً على عقب ، فهو يقول : إنها لا يعرف لها سفاد معروف ينتهى إليه علم ويقف عليه عيان . فكيف يقول : لا يقف عليه عيان ، ثم يقول بمد ذلك أن عبارة يقول بمد ذلك أن عبارة نسخة الحيوان صحيحة لا يعوزها علاج ، وان علاجها على النحو الذي رأيت يسقمها بلا ريب .

وفى ص ١٧٦ جوات (الشجاع) مأخوذاً من اليونانية Siga أو كالموب كما بدعنى الإطراق والسكوت. وهذا حسن إن تحقيق ، ولكن العرب كما يعرف حضرة الأب ، قد وسيعت لغتهم دقائق وافرة فى الحيات ، ففيها أسماء كثيرة لأنواع كثيرة فصلوها من اليونان أو غير اليونان ، ما وجدوا مندوحة ، غنى عن أن يستجدوا أسماءها من اليونان أو غير اليونان ، ما وجدوا مندوحة ، وكتب اللغة العربية تفيض و تزخر بكثير من الألفاظ الحاصة بالحيات . وكتاب المخصص لابن سيده يذكر لنا علماً واسعاً ، ويرينا دقة ظاهرة فى تفصيل العرب لأنواع كثيرة من الحيات (۱) ، فالشجاع مأخوذ من الشجاعة ، العرب لأنواع كثيرة من الرقم من الرقم ، والعرماء من العَرَم ، وهكذا .

وفى ص ١٩١ (ولا أعشق) جالت صوابها (ولا أعبق) رهو وجه جيد صالح إذا قرنتها بالكلمة التى قبلها ، وهى ( أعلق ) . وقد وجهتها أنا فى التذييل ص ٢٨٥ بأن تكون ( أعنق ) بديني أسرع ، وهذا وجه جهد صالح فيما أرى – إذا قرنتها بالكلمة التى بعدها . وهى ( أسرع ) فهما وجهان .

وقى ص ٢٤٨ قلت : « المراد هنا بالحلى الحلاخيل ذوات الجلاجل » . ثم استطردت . وتقييد تفسير الحلى بأنه الخلاخيل ذوات الجلاجل وحدها . ليس ما يثبته . وفى الصفحة نفسها من شعر النابغة :

ه لحلي النساء (في يديه) قعاقع ﴿

<sup>(</sup>١) الخصص ( ٨: ١٠٦ - ١١٦ ).

وفى ص ٢٨٥ قول الراجز : « بين حرافى سدر وصر » قلت : و الصواب سيدر كعنب أو سندر كعنق ، وهى جمع سدرة وهى شجرة النبق » . ويمنع من صحة تفسيرك كلمة (حوافى) التى هى جمع حافة ، بمعنى جانب البحر أو النهر . وقد تقول إن ( الحافة ) تكون بمعنى جانب أى شي ء ، ولكن البيت قبلها يعن المراد منها وهو :

## » يظل فى مرأى بعيد القعر

والمراد ببعيد القعر هنا ، الماء العميق لاجرم ، وانظر لحيات الماء ما جاء في الحيوان (٤ : ١٢٨ : ٢٣٧ ) .

# (\*)- 7 -

وفى ص ١٧٩ (التاء المفتوحة) بمعنى المبسوطة هكذا: (ت) قلت: إنها من غريب مصطلحاتى . والحق أنها مصطلح متوارث عندنا نحن المصريين ، ورثه آباونا عن آبائهم ، وورثناه عنهم ، ونحن الآن نلقنه أبناءنا وتلاميذنا في جميع مدارسنا . ولهذا المصطلح نظير آخر ، هو التاء المربوطة (ق) وهو اصطلاح من اصطلاحات علماء الرسم المتأخرين . والتقدمون منهم يطلقون عليها اسم الهاء فقط . ولا مشاحة في الاصطلاح ، كما يقر لون .

على أن التاء المبسوطة التي ذكرتُ ، يعبر عنها بعض العلماء بالتاء فقط ، بدون زيادة شيء ، وبعضهم يسميها : التاء المحرورة (١) .

وفى ص ١٨٤ (مسألة : مصلو ميمى) . قال حضرة الأب : «والمصدر المبين لا يختم بهاء . على ما راجهنا كتب القرم » ولست أدرى أيّ كتب

<sup>(\*)</sup> نشرت بالعدد ١١٠ من السنة الثانية لمجلة الثقافة بتاريخ ٨ من المحرم سنة ١٣٦٠\* الموافق ٤ فبراير سنة ١٩٤١م .

<sup>(</sup>١) انظر المطالع النصرية ٢٤٢، والصبان (٤: ١٨٨ س ٢٢ بولاق) .

القوم عنيت ؟! فإن المصادر الميمية المختومة بالهاء كثيرة ، ذكر بعضها سيبويه في كتابه (١: ٢٤٧ – ٢٤٨ طبع بولاق). وسرد الإمام الرضى في شرح الشافية (١: ١٧٠ – ١٧٤ طبع ١٣٥٧) طائفة صالحة منها . ومن ذلك : محمدة ، وملمة ، ومعجزة ، ومظلمة ، ومعتبة ، ومهلكة ، ومعرفة ، ومغفرة ، ومعلمة ، ومعصية . كما أن المعاجم اللغوية تكفلت بإثبات ما ورد على هذا النحو . وفي القاموس : «سأله كذا وعن كذا وبكذا بمعنى . سؤالاً . وسآلة ، ومسألة . وتسآلاً وسألة » فذكر بينها المصدر الميمى (مسألة) .

وفى ص ٢٠٣ (غشرشة ) ظنتُلَث أنها جدع (غيش) وتأوُّلك لذلك بما تأولت ــ فيه كثير من العسر ، والأقرب أن تكون مصدراً مفرداً في وزان السهو والليونة والصهوبة والكدورة .

وفى ص ٢٥١ جاء فى المتن : ( سَحَوْت التنور ) . وفى الشرح : (سحرت التنور : أحميته وأوقدته ) قلت الصواب ( أحمته ) ، ولعل سبب الإشكال ألك قرأت عبارة الشرح مطابقة لعبارة المتن ، وذلك أمر لا يلتزمه المفسر ؛ إذ أن من المذاهب الشائعة فى تفسير الكلمات أن ينسب المفسر الكلام إلى نفسه . فأنا أردت فى الشرح أن أقول ( سحرت التنور ) أعنى بتاء المتكلم ، وقرأتها أنت بتاء المؤنثة ، فمن ذلك ما حدث الحلاف والشبهة . وتجد حضر تك أنى فسرت ( نَهَتَ عظامها ) فى س ٩ بقولى : « نتى اله ظمّ نقياً : استخرج نقيه ، ولم أقل ( نقت عظامها : استخرجت نقيها ) .

وفى ش ص ٢٦٩ : " والخراء بالضم : جمع حاو . وهذا الجمع ليس قياسياً . ولا مما ذكرته المعاجم " فقلت : إنه (قياسى ومبتذل) . والحق أنه اقيس ولا ابتذل : إذ أن جمع الوصف من فاعل على فعال مطرد حقاً ، ولكن فى غير المنقرص . أما المنقوص منه فجمعه على فعال نادر (١) . وهذا

<sup>(</sup>١) همع الهوامع (٢ : ١٧٧ ) والأشمول (٤ : ١١٦ ) .

واعنيتُ بقولي إنه ليس قياسياً.

وما ذكرت من الأمثلة الكثيرة جلَّه غير منقرص فلا تحتج بكثرته . وليس فيهن من المنقرص غير (جان ، وصاد ) فهاتان من النادر ، كما ندر أيضاً غاز وغُزّاء ، وسار وسُرَّاء . وي ذلك ما قال ابن مالك :

وفعًـــل لفاعل وفاعــله ْ

وصفين نحسو عاذل وعاذله

و الله الفُعَّـــال فيما ذُكرا

\$ - أوهام في الآراء

وفى س ٢ من ص ٢٠ قات ان يأجوج ومأجوج ( جنس من الأسيويين) فعقبت على ذلك بقولك: « وهذا الحلق لا وجرد له فى الدنيا كلها . والذى أعرفه . . .) الخ . وليس بين القولين أى تعارض أو أى تضارب . فى ظنهم ( سقوتيا ) الذى ذكره الهمثداني – هو إقليم أسيوى بلا ريب . وقد جعالهم الهمداني أصحاب الإقليم السادس (١) . وجعل حد الإقليم السادس أرض الصين إلى نهر بلخ إلى بحر الشام الذى يلى المشرق (٢) . أفلا يتضح من هذا أن يأجوج ومأجوج ،أو السقوتيين ( جنس من الأسيويين ) ؟!

وفى صفحة ٢٠٥ و ٢٠٥ و ٢٠٠ أخذت على أنى لم أعلق على هذه المرويات بأنها خرافات ( تفقأ فى العن حصره أ ) . فكأن حضرة الأب قد زعم لنفسه أنى أقر هذه الحرافات . ولا وحقيَّك ما إن كان من دأبى تصديق خرافة ! وما يكون لرجل من غيرى ، نصب نفسه لدراسة هذا

<sup>(</sup>١) صفة جزيرة العرب ص ٦ س ٨ .

<sup>(</sup>٢) صفة جزيرة العرب ص ٦ س ٢٠ .

الكتاب العجب ، أن يتعثر فى تمييز ما هو خرافة ظاهرة ، وأن يتبيتن فصل ما بين الأباطيل والحقائق . فخرافة الشوك ( ٢٠٥) وخرافة انسلاخ البرغوث بعوضة ( ٢٠٥) مصد رتان بكلمة ( زعم ) . وهذا يكنى للتنبيه على خرافيتها . وأما مروبات كعب الأحبار فى ( ٢٠٠ و ٢٠١ ) فإن القارئ الذى تحدثه نفسه بقراءة كتاب الحيوان ، ليس يفتقر إلى أعلام تنصب له فى طريقه ، كى لا تضل به السبيل حين يقع بصره على هذه المروبات ، ذات الشهرة الخاصة .

وأما كتابة (يحيي بن برمك) بإسقاط الألف ، مع أن (برمك) جد يحيى ، لا أبوه – فهو المذهب الصحيح من مذاهب علماء الرسم (١) . على أن الحجاج في الرسم أمر لا بجدى فتيلاً ؛ فن المؤسف أن الرسم لا يمكن جمع الناس فيه على مذهب خاص دون سواه ، مهما حاول المحاولون .

وفى ص ٤٨٣ ذكر (كنيسة القدامة) الممروفة بكنيسة القيامة . وقد أثبتها بالميم ، اعتداداً على ما ورد فى الحيوان (٢: ٦٢ ساسى) وعلى ترجيح باقوت لهذه التسمية بغير النصارى) وهذه عاطفة مشكورة نجلتها ونحترمها . ولكنى أعرف أن التاريخ ملك للبشر جديعاً ، يتداولونه بينهم بالبحث والتفتيش والامتحان والتحقيق . وأنت ترى أن غير المسلمين ينظرون فى تاريخ المسلمين ومحققونه ، وتقبل منهم أقرالهم وأفكارهم ما كانت مستقيمة صالحة ، ونترحب بها ترحيها خاصاً . وياقوت حين عرض لتحقيق اسم الكنيسة ، لم يشب تحقيقة غرض أو مخالط هوى ، فهو يتحدث عن تسمية كانت معروفة متعالمة ، منذ القرن الثالث الهجرى على الأقل . ولا ريب أنها غبرت دهراً طويلاً معروفة بذلك بين الناس . كما أن هذه التسمية لم

<sup>(</sup>١) المطالع النصرية ١٧٤ س ١١ .

تقتصر على الجر العربي فحسب ، بل هي سارت أيضاً في اللغة الفارسية عن طريق اللغة العربية . ففي معجم استينجاس الفارسي الإنجليزي ص ٩٨٨ تجد هذا النص :

Kanisatu' I-qumama, The church of the holy sepulchre at Jerusalem.

وتفسيره: (كنيسة القمامة: كنيسة القبر المقدس بأورشليم). وسواء أكان ياقيت مخطئاً في تعليل هذه التسمية أم مصيباً، فهي تسمية شاعت حيناً، وهي التسمية التي عناها الجاحظ بلا ريب (١). وأنا إنما أثبتها تحقيقاً لنص الجاحظ، لا تحقيقاً للوضع التاريخي الذي بجب أن يكون؛ فإن مهمة كل ناشر أن يجتهد في إثبات النص اللفظي الذي أراده المؤلف. وأنت تجددُني في ص ٤١٥ قد أثبت نص الجاحظ في رواية بيت الحارث بن حلزة اليشكري، مع بقيني بأنها رواية مخطئة فاسدة، كما نبهت عليه.

وليس من الغريب في الأعلام العمرانية أن يتعاور اسمان مختلفان مسمى واحداً. فالمدينة سميت بيترب وبالمدينة ، وبكل نطق القرآن (٢) . و كة قيل فيها ( بكة ) أيضاً ، وبكل جاء القرآن (١) . وأحياناً تمحو التسمية الجديدة نظيرتها القديمة وتعنى عليها . فلوأن صاحب الهرم بعث من مثواه ، وعرض عليه اسم الهرم أو ترجمة معناه لأنكره إنكاراً وغلب عليه العجب . و من يدرى ؟ لعل اسمه بعد دهر يصيبه تغير ! .

وفي ص ٣٣٦ س ٥ « الصومعة كجوهرة : بيت للنصارى سمى بذلك للدقة في رأسه » فقلت : الصومهة كلمة لاتينية من : Summa ومعناها القمة وكل شيء دقيق . ولست أدرى لم نفر من الاشتقاق العربي ما دام مستفيضاً جامعاً في مادة من المواد ؟! فالمعنى السائر في مادة (صمع)

<sup>(</sup>١) انظر تعليلا آخر لتسمية كنيسة قامة في القاموس ( قم ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب ١٣ والتوبة ١٠١.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح ٢٤ وآ ل عمر ان ٩٦ .

العربية هو دقة الأعلى ؛ فالصمعاء : المدهلك المدقق من النبات ، وكل برعومة لم تتفتح بعد . والصومعة : البرنس ، وذروة الله يد . ويقال صومع الثريدة : إذا دقق رأسها . ومنه قول الراجز (١) .

قد دقته ثارده وصومعا

تمت ألب\_ان البخاتي جعجعا

ونحن لا نستطيع أن نحكم بتعريب كلمة قبل أن نعداً م وجوداً أصل لها من الاشتقاق اللغوى العربي ، فإذا وجدنا الأصل ووجدنا معه النظائر ، كان من الظلم البيتن أن ننفى عن الكلمة نسبتها إلى العربية .

## ٥ ـ ما غمض تحقيقه

وفى ش ص ٤٨٨ تفسير الشهاب بأنه ينقض على أثر الشيطان بالليل ويقذف به . وهذا تفسير ديني عناه الجاحظ ويعرفه عامة المسلمين . وأنا مكلف بتفسير عبارة الجاحظ على النحو الذي عنني . فقول الجاحظ : «كأنه شهاب قُدُهُ ف » لا محتمل غير هذا التأويل . وكان من المستحسن أن تتمهل حضرتك قليلاً فيما حكمت به . فأنا قلت إثر كلامي السابق في حواشي الصفحة : «وفي الكتاب (٢) : إلا من خطيف الحطفة فأتبعه شهاب ثاقب» . وأضيف إلى ذلك قول الله (٣) : « وَجَعَلْناها رُجُوماً للشياطين » . وقوله (٤) : « وَأَنّا لَمَسَنْنا السَّمَاء فَوَجَدُ نَاها مُلئَتْ حَرَساً شَدِيداً وشُهُباً \* وَأَنّا لَمَسَنْنا السَّمَاء مَقَاعِد للسَّمْع فَمَن " يَسْتَمَع الآن وشَهِداً لَهُ شَهَاباً رَصَداً » . وقوله (٥) : « لا يَسَمَّعُونَ إلى الْمَلا يَجَدُ لَهُ شَهَاباً رَصَداً » . وقوله (٥) : « لا يَسَمَّعُونَ إلى الْمَلا يَجَدُ لَهُ شَهَاباً رَصَداً » . وقوله (٥) : « لا يَسَمَّعُونَ إلى الْمَلا يَجَدُ لَهُ صُونَا أَلَى الْمَلا عَلَى وَيُقُذُ قُلُونَ مِن كُلِّ جَانِب » .

<sup>(</sup>١) الحيوان ( ١ : ٢٣٦ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة الصافات ۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الملك ه .

<sup>(</sup>٤) سورة الجن ٨ – ٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات ٨.

وأما التفسير العلمى ، الذى يعرفه طلبة الفرق الدنيا من مدارسنا الثانوية بمصر ، فإنه لا يتنافى مع هذا التفسير الدينى و لا يعارضه ، فمع وجود السبب العلمى قد توجد العلة الدينية ، ليس فى ذلك ريب .

وقد جاء في القرآن الكويم (١) في شأن مدينة سدوم: « فلكماً جاء أمرنا جمعكم المعنا عاليها سافيلها وأمطر أنا عليها حيجارة من من سيجيّل منفرد » وجاء في سفر التكوين (١٩: ٢٤ – ٢٥): « فأمطر الرب على سدوم وعمورة كبريتاً وذاراً من عند الرب من السماء، وقلب تلك المدن وكل الدائرة وجميع سكان المدن ونبات الأرض ». فالعلة الدينية لتخريب سدوم هو العقاب الإلهى على إجرام أهلها وشناعة فجورهم . والسبب العلمي الظاهر هي زلزال وانفجار جبل للنار ، أمطر أهلها بالحم والقدائف المهلكة ، وقلب أرضهم وديارهم . ونسبة الحجارة إلى الجحيم والسماء إشارة إلى العقوبة الإلهية . وهذا مشل من أمثلة .

## (\*)\_ 🏲 \_

## ٣ - مقابلة الألفاظ العربية بالكلم الأجنبية

فاتنى حقاً أن أنسب بعض الكلم الأجنبية إلى لغاتها ، وأشكرك على استدراكاك ال فاننى من ذلك حق الشكر . وليس ينقضى عجب الناس وعجى من صدق غيرتك ، وواسع علمك .

وجدتك تنكر على في ش ص ١٠٧ مقابلتي للحندب بكلمة : grasshopper الإنجليزية ، وقلت : إنها تعنى الجرادة . والحق أن الكلمة لا يقصد بها إلا ( الجندب ) ذلك النوع الصغير من الجراد ، الذي يتميز

<sup>(</sup>۱) سورة هود ۸۲.

 <sup>(</sup>a) تشرت بالعدد ۱۱٦ من مجلة الثقافة بتاريخ ۲ من صفر سنة ۱۳۹۰. « و ۱۸ من
 مارس سنة ۱۹۶۱م.

بالقَفَزَان والصرير (١) . في مادة grasshopper من دائوة المعارف البريطانية ص ٦٥٨ من المحلد العاشر (٢) .

(They are especially remarkable for their leaping powers, due to the great development of the hind legs & also for their stridulation Which is generally, but not always, a function of the male only).

وعلى ذلك الوجه الصحيح ترجيمت الكلمة في معجم المعلوف والقاموس العصرى ومعجم Wartabet وسائر المعاجم الإنجليزية العربية المتداولة . فقولك (أما الجندب فلا مقابل له بالانكليزية . . . ) النخ – ليس صحيحاً كما رأيت .

أما الجرادة فالذي يقابلها بالإنجايزية locust كما يتضح من دائرة المعارف البريطانية ( ١٤ : ٢٩١ – ٢٩٢ ) حيث ترى وصفها وشكلها الناطق . والجراد نادر الوجود في بلادهم . وهم يؤرخون رحلاته النادرة إليهم ، كما في ص ٢٩٢ (٢) .

ومما هو جدير بالذكر أن كلدة locusts كثيراً ما يزاد مها (الجنادب) ولكن في الاستعمال العامي أو غير الدقيق ، فني دائرة المعارف المريطانية grasshopper ما يأتي :

(The name locust is often applied to any member of this family, in its strict usage the Termonly refers to certain destructive species).

<sup>(</sup>١) القاموس واللسان والمحصص ( ٨ : ١٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الطبعة الرابعة عشرة سنة ١٩٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر أيضاً : children's Dictionary ص ١٨٩٨ س

وفي ش ص ٣٧٤ (خارطيس) اليونانية. قلت صوابها: (خارتيس) إذ ليس في لسان اليونانين طاء. وهذه عبارة ظاهرية محتة ؛ فالحق أن الطاء حرف مشترك بين اللغات جميعاً ، ولو لم يفر د لها حرف خاص. وليست الطاء إلا تاء ثقيلة. فالتاء في نحو كلمتي : Tall الإنجليزية ، و : monotone الفرنسية – هي طاء في الحقيقة ، بل هي أشد من الطاء العربية التي في نحو : إطار ، وسطر . فالقول بأن الطاء لا وجود لها في اليونانية أو الإنجليزية أو الفرنسية أو غيرها من اللغات – غير منضبط على الواقع .

ومثل الطاء فى ذلك الصاد ، فالصاد لم يفر دلها حرف خاص فى اللغات الأوربية ، بل يعبر عنها بحرف السين (S) أو (C) فى نحر كلمة : Facon الفرنسية .

و في ش ص ٣٦٧ بيت علقمة في نعت الظلم :

وضَّاعة كعصى ً الشِّرع جؤجؤه ْ

كأنه بتناهى الرَّوض علجوم ُ

وفسرتُ ( العلجوم ) بأنه البعير الطويل المطلى بالقطران ، فاعترضت باعتراضين . أما أحدهما فقولك : إن المواد بكلمة ( العلجوم ) هنا ( طائر عظيم أبيض ) . وأما الآخر فقولك « من أين لك هذه الزيادة : المطلى بالقار (۱) » .

أما الاعتراض الثاني فإنك تجد جوابه فى شرح المفضليات لابن الأنبارى ص ١٩٤٠ س ١٠ – ١١ طبع بيروت ١٩٢٠ وفيه هذا النص : «والعلجوم : البعر الطويل المطلى بالقطران » .

 <sup>(</sup>١) سها حضرة الآب في النقل . فإن اللفظ الذي أثبته في حواشي الحيوان هو ( المطلى بالقطران ) .

وأما تفسيرك للعلجوم فصحيح ، ونطق به بعض العلماء بالشعر ، كما في شرح المفضليات ٨٠٥ س ٥ ، وفيه أيضاً : « ويقال هو الليل ، فشبه سواد الظلم بسواد الليل » لكن الرأى المقدم في تفسير الكلمة أن تؤوّل بالبعير . وتجده أول الأقوال عند ابن الأنبارى . ويؤيد هذا الشرح أن كلمة (وضاعة) في أول البيت مأخوذة من صفة البعير الذي يضع في سيره . ومنه قول دريد بن الصمة (١) :

# با ليتني فيها جلزع أخب فيهسا وأضع

والشعر العربى أقوى درجات تفسيره أن يؤول بالنظائر والأشباه . ولذلك بخطئ كثير من الذين يعمدون إلى المعاجم ونحوها ، ليفسروا بها الشعر العربي . دون أن يلتفتوا إلى أجواء المعانى العربية ، وهي متقاربة متناوحة ، يأخذ بعضها من بعض وينظر إليه . فما ورد شبيها بالبيت السالف ، قول طرفة (٢) :

## ومكسان زعمل ظلمانه

# كالمَخَاضُ الْجُرْبِ في اليوم الخَصِرْ

فانظر كيف شبّه الظلّمان بالمحاض من الإبل ، وقيد المحاض بأنها ( الجرّب ) لما أنها تكون سوداً بما طلبت وهنئت من القطران . وهو قد اختار اليوم ( الحَصِرْ ) لأن البرد يكثّف الهنئاء فيظهر سواده و يحلك ، كما أنه يظهر حمرة التقشر فيما برئ من مواضع الجسد . وهو تصوير دقيق رائع في تشبيه الظلمان بالإبل . إذا لحظنا تجرد عنق الظليم و فخذيه من الريش وحمر تهما .

والعرب أبداً يشبهون الإبل بالنعام . ويشبهون النعام بالإبل . لما هو

<sup>(</sup>١) السيرة ٨٤١ جوتنجن ، وإمتاع الأسماع للمقريزي ( ١ : ٤٠٢ ) .

<sup>(</sup>۲) محتارات ابن الشجري ۴٪ طبع ۱۳۰۱.

واضح من اشتراكهما في كثير من الحلثق والحلُّق . والأول كثير ومن الثاني قول لبيد<sup>(۱)</sup> :

وخميطاً من خواصب مزلفات كأن رثالها ورُوْقُ الإفــــال

إذ شبَّه صِغار النعام بصغار الإبل الوُرْق .

## ٧ - ملاحظات شتى

فى حديثك عن ش ص ٢٧٠ نقلت نص ابن سيده فى المحصص ( ^ : ١٧٣ ) : « والتأشير أيضاً : الأثناء ، وهى عقدة فى رأس الذنب ( ذنب الجرادة ) ، كالمخلبين ، ويقال لهما الأشرتان » وبنيت على كلمة ( الأثناء ) ما بنيت .

والحق أن كلمة ( الأثناء) محرفة عن ( الأشرة ) بالضم ، وهي بمعنى ( التأشير ) (٢) . وكيفَ بجعل ان سيده ( الأثناء ) المحموعة ، تفسير أ للكلمة المفردة ، أعنى ( التأشير ) ثم ينتكس مرة ثانية فيفسر هذه الكلمة الدالة على الجمع بما يفسر به المفرد المؤنث ؟ ! إن ذا لدليل قطعي على التحريف

وقد عقب ابن سيده بقوله: «ويقال لهما الأشرتان » يشير بذلك إلى أن تلك العقدة التي تشبه المخلبين المنضمين يفرد لها اللفظ حيناً فيقال (الأشرة) ، ويثنى حيناً فيقال (الأشرتان). فهل لحضرة الأب أن يرى معى أن ما ذهب إليه قد بعُديه عن الصواب؟! فقول أبي النجم في نعت الأفعى:

» تأسير ها بحتك في تأسير ها »

<sup>(</sup>١) الحيوان ( ٤ : ٣٦٠ ) .

<sup>(</sup>٢) القاموس وتاج العروس واللسان .

صحیح لا تحریف فیه ، ویراد بکلمة (التأسیر) الجلند وأصل معنی التأسیر ، کما أثبت فی شرح الحیوان . وقد قال الراجز بعده :

## مرً الرحبي تجرى على شعيرها

فليس يكون هذا الصوت الشديد للأثناء التى ظننت والجاحظ بحد ثنا أن تلك الحزوز والأثناء التى فى بطن الحية (لم توجد بعين ولا لمس<sup>(1)</sup>) وليس لها خاصية فى إحداث الصوت. وإنما يكون الصوت من عامة الجلد، وخاصة إذا كانت الحية فى دور السلخ، فإنه يسمع لجلدها – إذا قارب الانفصال وتلوّت الحية – كشيش واضع عال ٍ. وفى ذلك يقول الراجز فى صفة شَخْب الناقة حين تحتلب (٢).

كأن صوت شخبها المرفض

كشيش أفعى أجمعَتْ لعضِّ

فهى تحك بعضها ببعض

و في ص ١٥٥ تحدثت عن ( الأجراهاني ) حديثاً ممتعاً قيماً ، فبهرت الناس بما أنك محقق قادر ، و بما أنك خطير .

وقد وجدتك تقول: «وأما أن الجاحظ يرى أن هذا القول من أحاديث الباعة والعجائز — فليس صحيحاً ؛ لأنه يشرى مدوّناً في أسمار مثقفيهم الأقدمن » فهل هناك تناف بين قول الجاحظ وما ذكرت ؟! أوليس الباعة والعجائز عندنا يتكلمون عما في أسفار الأقدمين مما يجرى على مذهبهم من حب الإغراب والتعجيب ؟! وقد سمعنا العجائز بحدّثننا بأخبار وأقاصيص مسطورة في كتب الأولين . وكن يتزيدن فيها حيناً ويسعربن آناً . فيخلعن بذلك عليها مسحة من جمال.

<sup>(</sup>١) الحيوان ( ٤ : ٢٧٥ س ١ - ٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) المحصص ( ٨ : ١١٥ ) ، والحزانة ( ؛ : ٧٧ه بولاق ) . والحيوان ( ؛ :
 ٢٣٣ ؛ وفيه بقية المصادر .

وظننت أن (الباعة) محرفة عن (الباغية) وجعلت تؤيد مذهبك تأييدا ، ولست أدرى ما عدا بك عن (الباعة) أوليس الباعة يتحدثون ويكثرون من الحديث ؟! أوليس قد جبك الله كثر أمنهم على الكذب والتزيد ، المبالغة في الاختلاق والبهرجة ؟! وهم من قد رأيت كثرة حلف ، وقوة تصنع ، ولباقة حديث . وكأيتن من بائع طلق زرجة مئات ليحتال على عميله بما محتال ! وقد عرف الجاحظ ذلك منهم ، فأضاف إليهم خبر أغريبا في موضع آخر من الكتاب (۱) : « ولم أجد أهل سكة اصطفانوس ، وباب جارية وباعة مربعة بني منقر يشكون . . . » إلخ . فايس في الكلام تحريف كارأيت .

وفى ص ٣١٤ س ٣ (ولا تستمرى) قلتَ : «والأفصح همز الآخر . وقد تكرر هذا الحطأ مراراً» .

أما أن الهمز هو الأفصح فإنه صحيح لا جدال فيه ، وأما قولك إن ترك الهمز خطأ فلا وجه له من الصحة ؛ إذ أن تحقيف الهمزة فى مثل هذا جائز جوازاً مشهوراً ، فكيف خفى عليك ؟! وأنا لم أسقط الهمزة من الكلمة ، بل ذلك من صنع الجاحظ، وله الخييرة فيما يقول.

<sup>(</sup>۱) الحيوان ۲ : ۱۲۱ س ۳ .

<sup>(</sup>٢) انظر لتوضيح هذه الطريقة شرح ابن يعيش ٩ : ١١٢ س ١ والإنصاف لا بن الانبارى ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) ابن يعيش ٩ : ١١٢ س ٢٤ وشرح الشافية ٢ : ٤٦ وهمع الحوامع ٢ : ٢٢١ .

# 

ر فى ص ٣١٥ س ٩ : (وهو نى ذلك عبقر نصر ) فقلت : صوابه (عنقر) وأن المراد بالعنقر (البَرْديّ) .

فأوّل ذلك أنك جعلت ( الحلفاء ) هو ( البَوديّ ) بعينه ، مع أنهما نوعان مختلفان ، وإن تدانيا فى الفصيلة . كما يتضح من مراجعة كتب النبات ومعاجم اللغة .

رالآخر أن كامة (عبقر) صحيحة في معناها وفي وضعها؛ فإن العبقر (أول ما ينبت من أصول القصب ونحوه وهو غض رخص قبل أن يظهر من الأرض (١)). ومثل ذلك معنى (العنقر) كما في اللسان ، والنبات والشجر للأصمعي (١). ولكن ماذا يدفعنا إلى تبديل النص ما دام اللفظان متعادلين منساويين في أداء المعنى ؟!

ولعل ما حدا بك إلى إثبات (العنقر) أنك تريد تأويلها بالبَرَّدَى ، الذى هو أحد معنكي (العنقر). وما معى أن يقول الجاحظ: إن الحلفاء يثقب الآجر وهو فى ذلك بردى نضر ؟! إنها يريد الجاحظ التعجيب بأن يتمكن هذا بالأصل الغض الرّخيص ذو النضرة أن يثقب ذلك الجسم الجاسي الصلب.

وفي الصفحة نفسها س ١٠ – ١١ قال الجاحظ: « وزعم لى ناس من أهل الأردن أنهم وجدوا الحلفاء قد خرق جوف القار » . وفسرت ( القار ) يأنه الزفت . فقلت معترضاً : « ليس في الأردن قار أو قر بمعنى الزفت ليصح الكلام » . وليت شعرى أتقصيت أرض الأردن ، وهي عريضة واسعة ، فكان منك ألا تجد القار ؟! ولنفترض أن القار ليس يوجد

 <sup>(</sup>٢) السنة الثالثة من مجلة ( الثقافة ) بالعدد ١٢٥ ( في ٢٣ من زبيع الثاني سنة ١٣٦٠هـ
 و ٢٠ من مايو سنة ١٩٤١م ) .

<sup>(</sup>١) اللسان ( ٢ : ٢١٠ ) . وانظر جمهرة الأمثال للعسكرى ٦٦ س ؛ طبع بمباى ١٣٠٦ .

<sup>(</sup>٢) اللمان ( ٦ : ٢٨٩ ) والنبات والشجر ٢٥ ظبع ١٩٠٨ .

بالأردن ، أفعجز أهله أن مجتلبوا القار إلى بلادهم ليستعملوه فيما يصلح من شأنهم ، ويقير وا به ما يشاءون من الحياض والمترضآت ؟! وقديماً كان يفعل ذلك العرب وغيرهم ، في كل جهة وفي كل صفي ليمنعوا تسرب الماء إلى باطن الأرضين (١) . وهل يرتضي حضرة الأب أن أقول له : ليس في بغداد ذ هَبَ ؛ لأنه ليس يحرج من أرضها ؟! واستشهاد الجاحظ بقول أهل الأردن ليس يلزم منه وجود تلك المادة في غلات بلادهم أو عدم وجودها . وإنما يريد الجاحظ ذكر المخبر له مهذا الخبر ؛ ليطمئن القارئ إلى صدق روايته .

وفى ص ٣٢٠ « فإذا عاد كالحمر . . . كما يبتلع الجمر » قلت : صحة العبارة « فإذا عاد كالجمر . . . كما يبتلع الحجر وتصحيح الكلمة الأولى بديهى ؟ لأن كلمة ( الجمر ) تكررت فى الصفحة كثيراً ، فهو خطأ مطبعى ظاهر . وأما تصحيحك ( الجمر ) بكلمة ( الحجر ) فلا يسعفك فيه أن تقرأ باقى النص ، وفيه : « وكنت قلت له : إن الجمر سخيف سريع الانطفاء إذا لتى الرُّطو بات . . . » إلخ .

وفى ص ٤٧٢ قول الجاحظ: «والملح شيئان، أحدهما المرقمة (فقلت: صوابه (الدقية) المرادفة لكلمة (الملح). ولو أنى صوابته بما قلت لكنت منحكماً فى توجيه النص . وأنا قد أثبت فى شرح الحيوان قولين للعلماء فى تفسير كلمة (الملح) الواردة فى قول شنتم:

لا يبعد اللهُ ربُّ العبـــادِ والملحُ ما ولدَتْ خــــالدَهُ

أما الأول فهو (الحرّمة) بمعنى الذّمام. وأما الآخر فهو (البركة). فيصح أن تكون كلمة (المرقة) محرفة عن إحدى الكلمتين، ولا سيما الأولى، فهى أقربُ إليها في الصورة.

<sup>(</sup>١) انظر لذلك الحيوان ( ٤ : ٣١٦ س ١١ – ١٢ ) .

وتجد حضرتك أنى بدأت الكلام على البيت بأن كتبتُ لفظ (كذا). وهذه إشارة منتى إلى ارتيابي في صحتها.

و أما توجيهك لها بأنها (الدُّقة) فقد رأيته قريباً وأراه بعيداً ، وفيه شيء من العجب ؛ فإن أحداً من العلماء لم يفسّر به البيت ، وإن الجاحظ لا يكون منه أن يلجأ في تفسير الكلمة الواضحة ـ بالمعنى الذي أردت ـ إلى كلمة منكرة مثل هذه . ولو أراد هذا المعنى لعبّر عنه بقوله : (أحدهما ذاك المعروف) أو نحو ذلك .

وأخيراً ، إن إطلاق ( الدقيّة ) على ( الملح ) قول ُ ضعيف . وفى اللسان : « الدقيّة : التوابل ، وما خلط به من الأبزار نحو القيز ْح وشبهه . والدقيّة : الملح وما خلط به من الأبزار . وقيل : الدقيّة : الملح المدقوق » .

وفى ص ٤١١ س ٦ (على كنّس) وهو خطأ مطبعى ، لا يرتاب قارىً فى ذلك . وتجد حضرتك فى الشرح قولى : « والكنس بضمتين » . وهذا تعبن صريح .

وفی ص ۲۹۶ (کیبشتاسب) الذی ظهر (زرادشت) فی عصره . فقلت أولاً: « صوابه کیستاسب ، أو کیستاسف ، کما فی تاریخ ابن خلدون ۲ : ۱۹۱ » . وقلت ثانیاً : « وأما کیبستاسب فهو ابن لهراسب . وکان قبل ظهور زرادشت الهربذالشهیر » .

أمّا ما قلت ثانياً ، من أن (كيبستاسب) كان قبل ظهور زرادشت ، فزعم لا يصلح ، واستشهادك بما جاء فى الآثار الباقية للبيرونى ص ١٠٥ ، استشهاد غير موفيّق . فإن نص البيرونى حين راح يعدد ملوك الفرس الكيانية ، هو : « وبعد ذلك كيبشتاسب بن لهراسب إلى أن ظهر زرادشت ، وبعد ذلك كي أردشير بهمن بن اسفنديار بن بشتاسف » فكيف يفهم من هذا النص أن (كيبشتاسب) كان قبل ظهور زرادشت ؟! وهو نص صريح أن (كيبشتاسب) كان قبل ظهور زرادشت ؟! وهو نص صريح

كل الصراحة فى أن ظهور زرادشت كان فى زمن كيبشتاسب ، وأن مُلْـُك. هذا امتد به حتى شاهد زرادشت .

وإن أحببت دليلاً آخر على أن (كيبشتاسب) بن لهراسب هو الذي ظهر زرادشت في زمنه ، فارجع إلى فهرس ابن الندم (۱) ، حيث يطالعك هذا النص الصريح الآخر ، نقلا عن كتاب الوزراء للجهشياري (۲) : «كانت الكتب والرسائل قبل ملك كيبشتاسب بن لهراسب قليلة . . . . فلما ملك كيبشتاسب و اتسعت الكتابة ، وظهر زرادشت بن اسبتمان صاحب شريعة المحوس وأظهر كتابه العجيب بحميع اللغات أخذ الناس نفوستهم بتعلم الحط والكتابة فزادوا ومهروا . . » .

فأنت ترى أن (كيبشتاسب) تناوله المؤرخون الذين كتبوا بالعربية ، على وجوه شي . فهو (أشتاسب) (۱) عند الطبرى و (كشتاسب) عند ابن النديم ، و (كيستاسب) عند البيروني (١) ، و (كيستاسب) عند ابن خلدون أيضاً (١) و (بشتاسف) عند ابن خلدون أيضاً (١) و (بشتاسف) عند البيروني أيضاً (١) ، و (بشتاسب (٨) ) . و ذلك راجع إلى اختلاف سبل التعريب .

ومهما يكن من الأمر فهو ابن ( لهراسب ) (٩) أو ( كيلهراسب (١٠٠ ).

<sup>(</sup>١) ابن النديم ص ١٢ ليبسك .

<sup>(</sup>٢) لا تجد هذا النص في القطعة المطبوعة من كتاب الوزراء .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبرى ٦١٧ القسم الأول طبع ليدن .

<sup>(</sup>٤) الآثار الباقية ١٠٥ س ٢ طبع سخاو ١٨٧٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون ۲ : ۱٦١ س ۸ طبع بولا ق .

<sup>(</sup>٦) ابن خلدون س ۱۲ ، ۱۶ ، ۱۸ .

 <sup>(</sup>٧) الآثار الباقية ه ١٠٠ س ؛

<sup>(</sup>٨) الطبرى ٤١٦ ، ٦٤٥ – ٦٤٩ ، ٦٧٥ – ٦٨٧ ومواضع أخر من القسم الأول .

<sup>(</sup>٩) الآثار الباقية ١٠٤ س ٢٣.

<sup>(</sup>۱۰) ابن خلدون ۲ : ۱۳۱ س ۶ .

أو (كيهراسف<sup>(۱)</sup>) أو (كهراسف<sup>(۲)</sup>) أو (كي لهراسف<sup>(۱)</sup>) أو (لهراسف<sup>(۱)</sup>) أو (لهراسف<sup>(۱)</sup>) فانظر كيف تعددت الصور والمسمى واحد!

ومما بحسن الإشارة إليه ، ويعرفه حضرة الأب الجليل جد المعرفة ، أن لفظ (كى) تصدر به أسماء كثير من ملوك الفرس . ومعناه (الملك الكبير)، فهو ليس من صلب الاسم ، ولذا أهمله بعض المؤرخين ، كما قد أهمل بعض المؤرخين إثبات يائه ، مكتفين بكسرة الكاف .

وأما حديثُك عن (تنتن أنطاكية) وعن (الأصلة) و (الدساس) وعن (الفُرانيق)، وتذكيرُك إياى بما كتبت في مجلة المشرق – فهو إشارة قيمة مفيدة حقيًا. وإني لأتمنى كما يتمنى معى كل معجب بتحقيق حضرة الأب، وبأبحاثه التي لا يضارع فيها ولا يبارى – وإنا لنتمنى أن نُلفي هذه الأبحاث مجموعة مجموعة في كتاب؛ لتكون ذخيرة سهلة التناول، عامة الفائدة؛ فإن في كل ما كتب حضرة الأب ما يعجز فطاحل العلماء المحققين. ولو أن الدهر كان قد تقد م به، لكفانا مؤنة هذا التضارب والتخالف في تأصيل الكلم العربي، ورد الكلم الأجنى منه إلى لغاته، فهو به جد عالم ، وجد خبر

## ٨ - حسنات الكتاب

وجدتُك تخلع على حلة من الثناء فضفاضة . وتعبَّر عن رضاك بما حققتُ من كتاب الحيوان ، وبما صارعت من تحريفاته وتصحيفاته ، تعبير أخشيتُ أن محملني على الزَّهْو . ولست تعبير أخشيتُ أن محملني على الزَّهْو . ولست

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ۲ : ۱۹۲ س ۹ .

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٦١٧ من القسم الأول .

<sup>(</sup>٣) الطبرى ٦١٨ ، ٦٧٩ من القسم الأول .

<sup>(</sup>٤) الآثار الباقية ١٠٥ س ٢ .

من الزهو والتخيئل ، ولا هما منى ! وإنى لأعد ما قلت فى هذا تشجيعاً كريماً ، وظناً حسناً . وليس يسعى إلا أن أشكرك أعظم الشكر على ما أفضت من برطيب ، وصنيع بارع ، وما أشدت به وأعلنته ، وتهديت إليه ألطف التهد ي ، من مكنون جهدى المتراضع ، فى هذه المهاميه الفكرية ، المترامية الأطراف ، الشائكة المناهج !

وإن كنت قد أعجبت بما رزقت من صبر على تحقيق هذا الكتاب ، ومغالبة تصحيفاته وتحريفاته ، فإنى أزجى إليك إعجابي وإعجاب أسرة العروبة جمعاء ، بدا منحك الله من إنصاف بارع ، أدهش كل من نظر في رسالتك التاريخية إلى ، على صفحات (الثقافة) (۱) .

سألتنى عن الغرابة فى جمع (خشف) بتثليث الحاء على (خشفان) فأقول: إن الغرابة فى عدم وروده فى المعاجم، فإن المعاجم المعروفة جمعته على (خشكة) بكسر ففتح و (خشرف) كما نقلتم عن المصباح.

## ٩ - خاتمــة الرسالة

لقد استرعى نظرى فى هذا الفصل قولك : « وعسى أن تراج مى فيما لا نوافق عليه من تصحيحاتى لك » . فهذه هى الغاية التى يصل إليها تواضع العالم القدير ! وإنى ما نهضت بكتابة هذا الجواب إلا طوعاً لكريم طلبك ، وتلبية لنبيل رغبتك .

وقد أعنت للعالم العربيّ فرصةً في أن يشهد محاورة طيِّبة بن أستاذ وتلميذه . وإنا لنرجو أن نعيد أمثالها فيما نستقبل من أجّزاء الكتاب .

وقلت : إنك ﴿ قد أَنفذت إلى بملاحظات شتّى على الجزء الثالث من

<sup>(</sup>١) الأعداد و٩ ، ٩٨ ، ١٠٢ ، ١٠٢ ، ١٠٣

وحوابي على رسالة حضرة الأب في الأعداد ١٠٤ ، ١١٠ ، ١١٦ ، وهذا العدد .

كتاب الحيوان » . فلو أنها وقعت إلى لاحتفظت بها احتفاظ الشحيح ، ولحرصت عليها أشد الحرص ، ولأحر تك بوصولها فى حينيه شاكر أ . وإنه ليؤسفنى أن أحرم من وصول هذه الملاحظات إلى "، بما صنع البريد ، فيما أرى .

ومهما يكن فإن موضع نشر الملاحظات التي تتعلق بما تم ً نشره من أجزاء الكتاب ، إنما هو نهاية الجزء السابع ، كما أشرت إلى ذلك في تدييل الحيوان (۱) .

وإنى لأرحب ترحيباً صادقاً بملاحظاتك ، وبما يرسل إلى كوام الأدباء وكبارهم ، أو محتفظون به إلى ذلك الحبن . وآخر رسالة وصلت إلى هي رسالة الأخ الجليل الاستاذ عبد الرزاق الحصان ، من كرام أدباء بغداد ، الذي أعلن له إعجابي بملاحظته الدقيةة .

وأما بعد فإنى أتقدم بجزيل شكرى إلى حضرة الأب المحترم ، ثم أثنتي له الشكر ، راجياً أن يتقبّل من تلميذه المعجب بفضاء وعلمه أصدق آيات الإجلال والاحترام.

عبالميت المحرها رون

<sup>(</sup>١) الحيوان (٢:٣٠٤).

# كتاب الحيوان للجاحظ 🐑

الجزء الخامس

بتحقیق وشرح: عبد السلام محمد هارون بقلم الآب أنستاس ماری الكرملی

#### \_ | \_

١ – تمهيد: أبو عثمان عمرو بن بحر المشهور بالجاحظ ، هو أكتب كتّاب العرب على الإطلاق ، منذ أن وجدوا على الأرض إلى عهدنا هذا . ولعل القارئ يعجب من هذا الكلام ، ويعزوه إلى جهلنا لتاريخ الآداب العربية ، أو لا أقل من أن ينسبنا إلى الغلق الفاحش ، لكن الحقيقة أننا لا ننطتى عن غرض ، ولا عن هوى ، إنما ننطق بالحقيقة مجردة عن كل غابة ، أو فكرة ملتوية .

نعم، لقد قام فى بنى مُضر كتبَّاب نوابغ بلغاء فصحاء أبدعوا فى ما نمقوا ووشتوا من رفيع القول ، ومسجعه ، ومن مختار الألفاظ وأدقها تعبيراً عن المراد ، ومنهم من أغربوا فيها إغراباً فاقوا من تقدمهم فى النطق ، وانخلوا من الكلم أعوصها وأغمضها ، لكن ذلك كله ليس بشىء يذكر جانب ما أبدعه الجاحظ وصنفه ووصفه من متقن العبارة ومحكمها ، فإنه أ

<sup>(</sup>ه) نشرت هذه البحوث بمجلة المتنطف في الأعداد ( مايو ) و ( يونيو ) و ( يوليو ) من سنة ؟ ١٩٤٤م.

يستحق وحده أن ينعت بـــ « وصَّاف الدقائق <sup>(۱)</sup> » من بين كل من قبض على المراعة العربية .

٧ - نظرة عامة فى تصانيف الجاحظ: للحاحظ تصانيف ورسائل عدة مختلفة المراضيع، بلغت ١٢٥ على قول باقوت الحموى، فى معجمه المعروف بمعجم الأدباء، لكن لم ينشر منها إلى الآن – على ما نعهد – إلا ٢١، بينها كتاب البيان والتبيين، وكتاب الحيوان. وأحسن مؤلفاته: البيان والتبيين، وأثمن منه وأبدع كتاب: الحيوان. إلا أن إخراج هذه البيان والتبيين، وأثمن منه وأبدع كتاب: الحيوان. إلا أن إخراج هذه اللهرة من مغاصها بسبع لآلئ (سبع مجلدات) على نفقة الحاج محمد الساسي، حط من ثمنها ومن شرف ثبينها (١)، إذ أز ال كثيراً من محسنات الكتاب، وروائعه، ومبتكرات أقواله، فيعثر القارئ فى كل صفحة من الكتاب، وروائعه، ومبتكرات أقواله، فيعثر القارئ فى كل صفحة من صفحاته على أوهام، وتصحيفات، وتحريفات، ونواقص، ومحذوفات، تخل بسياق المعنى، كما أن ثم دواخل ومفأمات (١) مما يشجى ويبكى وينكى، ويحول دون القارئ من المضى فى وجهه قدماً.

<sup>(</sup>۱) المراد بوصاف الدقائق من يكتب على الأشياء ويصورها تصويراً دقيقاً يمثلها بين يديك تمثيلا كأنك تراها رأى العين ، وتلمسها لمس اليد ، حتى كأنه ينطقها نطقاً حياً ، تغنيك عن مقابلها ومشاهدتها بوسيلة أخرى ، لأنك ترى محاسها ومعايها جميعاً على حد سواء . ويسمى الأفرنج «وصاف الدقائق» : Reliste وقد حاول بعضهم نقلها إلى لساننا بتولم «كاتباً واقعياً » وآخرون بقولهم : «مصور الأشخاص والأشياء كما هي ، بدون تجميلها ». وبعضهم قالوا : هو «الكاتب الواقعي » . وفريق «القائل بحقيقة الأشياء » وجماعة : «القائل بالمذهب الحسى والواقعي » . وآخرون غير ما مر بك من الألفاظ والتعابير ، وكلها لا تني بالمؤموب من الحرف الأفرنجي . هذا ويقابلها عندنا : «وصاف الحياليات » وعندهم : Idealiste

<sup>(</sup>٢) الثين بكسر الثاء المثلثة : مستخرج الدرة من البحر .

<sup>(</sup>٣) -فأمات : جمع مفأم ، اسم مفعول من أفأمه ، أي وسعه وزاد فيه .

إلى توغله فى الآداب والعلوم العربية وقوفك أحسن وقوف على تصانيف الجاحظ ، وآرائه وأفكاره ، ومعارفه ، فأبرز إلى نور النشور أربع مجلدات منه . وبين يدينا الجزء الخامس الذى يعد أوسع المجلدات ، وأصعبها فهما لما حوى صدره من الآراء الفلسفية الغامضة ، وما وقع فيه من التصحيف والتحريف .

وفى هذا المحلد يبحث الجاحظ عن الطير التى تألف الدور ، وعن الفتران والجرذان ، والسنانير ، والعقارب ، وعن بعض الهوام كالبراغيث ، والقمل والصئباني ، والبق ، والجرجس والشرّان ، والفراش ، والأذى ، والعناكب ، والنحل ، والقراد ، ثم تبدو له بادرة فجأة ، كأنه ُ فاته ُ شىء ، فيرجع القهقرى ويتكلم على الحبارى من الطير ، وعلى الضأن والمعز من الحيوان ، وعلى الضفادع من دويبات الماء ، ثم يعود ثانية فيكلمنا على الفرق بين الإنسان والبهيمة ، وعلى الإنسان والسبع ، ثم يؤوب أوبة ثالثة كأنه ُ يصحو من غيبة أو ذهول ، فيعقد فصلاً في القطا ، ويحتم هذا الجزء بنوادر وأشعار وأحاديث .

3 ــ محتويات كتاب الحيوان: وقد وسم المؤلف كتابه بالحيوان. أما الحقيقة فهي أنه معلماً ، «قائمة برأسها » ومشتملة على جميع العاوم والفنون المعروفة عهدئذ . فإذا القارئ يصيب فيها أنواع المباحث والموضوعات ، كالتفسير والحديث ، وعلم الكلام ، والفلسفة ، والمنطق ، وأنواع المذاهب ، والأديان ، واللغة ، والأدب ، والتاريخ ، والبلدان ، والتراجم ، والشعر ، والحكم ، والأشعار ، والأمثال ، وعلم الحيوان ، والنبات ، والمعادن ، وكل ما وصل إليه العرب من علم الفلك والظواهر والبوية ، والقصص والروايات ، والأخلاق ، فضلاً عما وضعه مو من من نفسه من الأقوال ومن فكره الحاص به من الآراء . وهذا ليس بقليل .

فالمطالع يرى عظم نفع هذا التصنيف ، فهو يغني عن خزانة كتب

مختلفة المباحث والمواضيع . ووجوب تسليمه إلى أديب يتمكن من إخراجه بجميع ألوانه المتموجة المتألفة ، وإلباسه أثمن حلة وأبدع وشي . وهذا ما فعله الأستاذ عبد السلام محمد هارون .

• - حسنات هذه الطبعة : أن المعتنى بطبعه لم يضن بالحواشى على الحتلاف أبوابها ومعانيها، ومواضيعها . وقد وجمّه الأنظار مراراً لا تحصى إلى الأصول التي ورد مناهلها ليعيد صحة الرواية إلى نصابها الذي كانت وضعت فيه في بادئ الأمر ، من آيات قرآنية ، وأحاديث نبوية ، وأخبار تاريخية ، وتصحيحات علمية ، وخرافات دخيلة ، وموضوعة ، ومأثورة عن السلف . ففاز المحرّر بالسهم الأوفى وبالنصيب الأعلى مما توخى .

فلقد رأيناه صحح آيات قرآنية لم يوردها المؤلف على وجهها، كما هي في السور ، وهذا عجيب من مسلم علامة مثل الجاحظ صاحب الفرقة الجاحظية (١) . فلقد صحح عبد السلام ما ورد منها في هذا الجزء في الصفحات ٣٢ و ٩٣ و ١٣٧ و ٩٤٠ و ٥٤٧ .

ومن مزايا هذه النسخة أن الحور ضبط جميع الحروف التي تحتاج إلى تشكيل وتدوين وضبط ، وربما زاد على الضبط بالعلامات ، الضبط بالكلام، كلُّ مرة مست الحاجة إلى هذا الأمر .

ومن مزاياها أنه ُ طبع الحواشي متميزة عن النص بحرف دقيق بديع الرسم . وعرَّض تلك الحواشي ، حتى شغلت موطناً غير يسير من الكتاب ،

<sup>(</sup>۱) قال في شرح المواقف : الجاحظية : فرقة من المعترلة ، وهم أصحاب الجاحظ ، قالوا : المعارف كلها ضرورية ، ولا إرادة في الشاهد ، أي في الواحد منا ، إنما هي إرادته لفعله : عدم السهو - أي كونه عالماً به ، غير ساه عنه . وإرادته لفعل الغير ، هي : ميل النفس إليه . وفالوا : إن للأجسام طبائع مختلفة لها آثار مخصوصة ، ويمتنع انعدام الجواهر ، وإنما تتبدل الأعراض ، والجواهر باقية على حالها ، كما قيل في الهيولي ، والنار تجذب إلى نفسها أهلها ، لا أن الله يدخلهم فيها ، والحير والشر من فعل العبد . والقرآن جسد ينقلب تارة رجلا ، وتارة امرأة به . اه .

ثم أخرج كل رقم من أرقام ترتيبها بحيث تبدو للناظر من غير أن يبحث عن مرطنها وموقعها من الصفحة .

ومن خصائصها أن المحقق استعمل التنقيط في جميع الأوجه ، من أنف الديوان إلى أخمصه ، ولم يخالف قواعده في عبارة واحدة ، حتى في الحواشي ، وحتى في أمر زهيد. ذلك ما لم نره في أى تأليف طبع في الغرب ، فضلاً عن الشرق في لغة الضاد.

وأعاد طائفة من الكلم إلى مواطنها ، تلك الحروف التي تحل حذفها بالمعنى إخلالاً لا نحلو من معرة وسوء عقبى ، وقد أسقطها النساخ ، والوراً اقون ، وسيئو النيات ، وأرباب الغايات والأهواء . فبذل كل ما فى وفاضه من السهام ، لكى يصمى صيده ، ولا نخفق ، فكان ما أراد .

وبذل كل ما فى كنانته فى تقطيع الموضوعات ، وإقامة الدبار (١) ، ليريح القارئ من تسلسل السطور وتتابع الكلم ، حتى يبقى المطالع مستريح البصر ، ومستجم القوى الفكرية ، بأن جعل لتلك الدبار عناوين مختلفة من وضعه ، عدا ما كان وضعه المؤلف من نفسه ، لوجوب هذا الأمر لمن يريد أن بجعل كتابه غذاء للفكر ، وراحة للبصر .

وكان بعض كتبة العصر محذفون من عبارات الجاحظ كلمة «أيضاً » (٢) ،

<sup>(</sup>۱) الدبار بالكسر : جمع دبرة ، بفتح الدال المهملة ، وسكون الباء الموحدة التحتية ، يليها راء فهاء في الآخر ، وهي البقعة تزرع كالمشارة ، ويريد بهما الكتاب وأرباب المطابع : جملة من الكلام تبتدئ برأس سطر بارز عن سائر السطور ، وتنتهى بعد طائفة من السطور ، إراحة للبصر وهي التي يسميها الفرنسيون : Alinea والإنكليز : Break وتجمع المشارة على مشاور ومشائر كنارة ومناور ومنائر .

<sup>(</sup>۲) فقد قال الجاحظ مثلا في ص ۲۳: « وقد يتولون ذلك أيضاً على المثل » – وفي ص ۲۳: « وهذه أيضاً فضيلة أخرى » – وفي تلك الصنعة نفسها : « جوزوا أيضاً أن يقولوا » – وفي ص ۶٥: « وقد غلط أيضاً كثير منهم » – وفي ص ۶٥: « وقد غلط أيضاً كثير منهم » – وفي ص ۲۵: « ويدل أيضاً على ما قلنا » إلى صفحات لا تحصى .

وقد جرى المحرر – وهو تلميذ الجاحظ النبيه – جرى أستاذ، ، فلم يعمل بما قاله بعضهم في هذا الصدد ، بل تأثر معلمه عن كثب .

زاعمين أنه لم يستعملها . أما الأستاذ هارون ، فإنه أبقاها فى موطنها كل مرة وردت ، ولم يحفل باعتراضات المعترضين ، لأنها من أفصح الكلام وأقومه وأقدمه ، لورودها فى جميع النسخ التى اعتمدها ، على اختلاف ناسخيها ووراقيها ، وقد عددت منها ثلاثين مرة ثم وقفت .

هذا بعض ما أردنا أن نشير إليه من باب السرعة ضنيًا بوقت القارئ وطلباً للإمجاز .

٦ ــ ما كنا نتمني أن يكون في هذا الكتاب : كنا نتمني ما يأتي :

- أن ترقم كل خمسة أسطر برقم ، حتى يسهل على القارئ الرجوع إلى عددها من غير أن يعدها كل مرة وفى كل صفحة على حد ما يفعل اليوم جميع من يتولى نشر الكتب العلمية ولا سيما القديمة منها ، حين يضطر القارئ إلى مراجعة بعض الألفاظ ، فلا يزحم نفسه لعد السطور لوجودها .

- نقل المحرر بعض عبارات إفرنجية تفسيراً لبعض الكلم العربية ، نقلاً عن الأجانب . وكان يحسن به أن يترجمها إلى العربية . ليستفيد منها من لا يفهم الإفرنجية كما جاء في الحاشية «١» من ص ٣٥١ و ح ٧ ص ٤٦٨ .

- كان يحسن به أن يضع نجانب كل حرف يدل على حيوان أو نبات أو معدن ما يقابله عند الإفرنج . ليسهل على الباحث إتمام البحث عنه محثاً علميًّا عند أو لئك الأعاجم . لأنهم قتلوا تلك المواد خرُبراً . فنحن نحتاج إلى عرفانهم لأننا عالة "عليهم .

- كثيراً ما استعمل المحرر ألفاظاً كنا نتمنى أن يعدل عنها إلى ما اشتهر اتخاذ ها عنه الأدباء ، فإنه استعمل (التنبيه) في مكان (الحاشية) . كما في ص ٦ ح ٤ . و ٢٥٥ ح ٢ - وهي أكثر من أن تحصى . وقد اجتزأنا مهذه الإشارة الطفيفة .

– ورد فی ص ۹۸ س ۱۲ : « والثلج قله یاماوی به ِ بعض المرضی ،

ويتولد فيه الدود...» — قال المحرر فى الحاشية « سبقت إشارة الجاحظ إلى ديدان الثلج فى (٣: ٣٩٦ س ٦). — ولم يذكر المؤلف اسمه عند العرب ، ولا المحرر فى موطن من مواطن الديوان. والذى نعلمه (الزلال) وزان غراب. راجع تاج العروس فى مستدرك (زلل).

- ذكر المحرر في ٤٧ ح ٦ : « العفص ، بفتح العين بعدها فاء ساكنة : ثمر شجر جبلي يقارب البلوط» – والذي نعرفه أن العفص زيادة مرضية تجيء على بعض الأنبتة هي نتيجة وخز تخزه حشرة أو هامة ، وتضع في الوخز بيضها ، فينتج من هذا العمل ، ضرب من العقد أو الغدد هو هذا العفص ، بيضها ، فينتج من هذا العمل ، ضرب من العقد أو الغدد هو هذا العفص ، فهو ليس بثمر كما يظن . أو كما يتصوره الأقدمون واسمه العلمي المشهور : فهو ليس بثمر كما يظن . أو كما يتصوره الأقدمون واسمه العلمي المشهور : Quercus Infectoria وبالفرنسية : Ch. des Teinturiers وبالإنكليزية الشائعة : Ch. des Teinturiers ودونها كما وينقل مقادير لا تحصي من عفص العراق إلى ديار الغرب لدخوله في الأصباغ وبعض الأدوية وفي عمل الحر الأسود الذي لا يصحى والشديد السواد .

نقل المحرّر إلى الحرف اليونانى بعض الكلم العربية الهانية الأصل فجاءت مخطوءا فيها ، كما فى أصل الهيولى فى ص ٥٠ ح ٤ و ص ٢٣٧ ح ١ إلى غيرها . وهى ليست بكثيرة .

- جاء فى ح ٤ ص ٥٢ ه الأرز بالفتح وبضم: شجر الصنوبر » - والمحققون يقولون: إن الأرز بفتح الهمزة وإنه ليس بالعرعر ولا بالصنوبر ؛ يو الحققون يقولون: إن الأرز بفتح الهمزة وإنه ليس بالعرعر ولا بالصنوبر ؛ Cedrus Libani وبالإنكليزية: Cedre, Cedre du Liban, وبالفرنسية : Cedar of Lebanon Pin dn Liban.

- رفي نص ص ٦٦ : « وضروب الضَّاب والأنداء ، فتراها إما صفراء

وإما حمراء ». والصواب إما صفراً وإما حمراً: أى إن كلاً من صفراً وحمراً بالجمع المنصوب غير الممدود. والمدّ من جهل النساخ.

ورد فی ح ص ۸۶: (الطلق) «بالأوربیة العلمیة»: Talc أو Talcum متعادل مركب من (سلیكات المغنیسیوم) آه. ولو قال المحشى: وبالأوربیة: Talcus أو Talcus لكان أضمن للصحة. ويحسن أن تكتب سلیكاة ، بالهاء لا بالتاء، المغنیسیا. راجع المقتطف ۱۰۶: ۱۹۹.

وفی ح ۹ ، ص ۸۶ « والبرکان عامیة مأخوذة من : Volcano » . والذی عندنا أنها معربة ، وقدوردت فی شعر ان حمدیس .

- وفى ح ٥ ص ٨٨: « والعقيق هنا: البرق ، ولم تذكر المعاجم فى هذه المادة بهذا المعنى إلاّ العقيقة والعقق بضم ففتح » - قلنا: لم تذكر المعاجم العقيق لأنها جمع قياسى لعقيقة ، كما قالوا سحاب وسحابة وأرز وأرزة وبقر وبقرة ، فهى قياسية . وقد نبه أرباب المعاجم أنهم غير مقيدين بذكر المقيسات من الحروف .

- وفى ح ٢ من ص ٩٥ : «فذا توفى حوالى سنة ٣٣٧» . وقد استعمل المحرّر «حوالى » بمعنى نحو . وقد أكثر أرباب الصحف فى هذا العهد من استعمال هذا اللفظ بهذا المعنى . وقد قلنا مراراً : إنّ الفصحاء من الكتبة لم يعرفوها . وربما قالوا فى مكانها : فى حدود سنة كذا .

- فى ح ٢ من ص ١٤٥ : «والبشام : نبت طيب الريح والطعم » . فهذا تعريف عام لا يفيد فائدة علمية واضحة . ولو نقل عبارة لسان العرب لكان أجلى ، فقد قال بعد أن ذكر هذه العبارة : «شجر طيب الريح والطعم يستاك به . قال أبو حنيفة : الشام ، يدق ورقه ويخلط بالحناء للتسويد . . . والبشام : شجر ذو ساق وأفنان وورق صغار أكبر من ورق الصعبر ، ولا ثمر له ، وإذا قطعت ورقته أو قصف غصنه هريق لبناً أبيض ، وإحده في بشامة » .

وفى ح ٩ من ص ١٥٢ تصحيح لما ورد فى النص: «إذ مرّ العقعق والسخاب فى منقاره » فيما عدا (ل): فى فمه وأنتَّى يكون له مُ فم؟! » قلنا: ورواية الفم أصح من رواية المنقار ، فقد ذكر اللغويون: فم السمكة. وفم الطريق ، وفم الوادى ، وفم النهر من باب المجاز والتوسع. فلماذا لا يقال: فم الطائر ، وقد قالوا: فم الحيوان ( المصباح ) ولماذا لا يدخل الطائر فى جماعة الحيوان؟ وقد كرر المحرر هذا الإنكار فى ح ١ ص ٣٣٨.

ر في ح ٥ ص ١٥٨ تعليقُهُ على هذا البيت : معي كل فضفاض القميص كأنهُ

ط فقط: فضفاض الثياب، ولم أجدها فى مرجع. قانا: وهذه النسخة نفسها كافية لأن تكون مرجعاً يعتمد عليه، إذا اتفق المعنى والمبنى معاً (١).

- ذكر المحرر فى ح ٥ من ص ٢٠٩ التدرج والدُرَّاج ، فالتدرج على الأصح هو : Pheasant بالإنكليزية وبالفرنسية والإنكليزية معاً . وأما الدُرَّاج وزان رمان فهو : Francolin بالفرنسية والإنكليزية معاً . وأما ذكر الدُرَّاج فهو الحيقطان بالعربية و : A cock pheasan بالإنكليزية و : Le male du francolin بالإنكليزية : Black partridge .

<sup>(</sup>۱) على أن القضفاض وردت فى حميع المعاجم. قال فى اللسان : « وقيص فضفاض : واسع . وفى حديث سطيح : أبيض فضفاض الرداء والبدن . أراد واسع الصدر والذراع . فكنى عنه بالرداء والبدن . وقيل : أراد كثرة العطاء ، ومنه حديث ابن سيرين . قال : كنت مع أنس فى يوم مطر والأرض فضفاض ، أى قد علا ها الماء من كثرة المطر . وقد فضفض الثوب والدرع : وسعهما . قال كثير :

فنبذتُ تُم تحسة فأعادها غمرو الرداء مفضفَضُ السرِّبالِ والفضفاض : الكثير الواسع ... إلى آخر ما جاء هناك . وراجع أساس البلاغة ، فقد جاء فيه : « درع فضفاضة : واسعة . وبطن فضفاض ... وعيش فضفاض : واسع » .

## (\*) \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_

- ذكر الجاحظ في ص ٢٥٣ أن: « قدكان ناس من أهل سيف البحر من شق فارس يأكلون الفأر والضفادع » . قلت : وقد مررت في سنة ١٨٩٤ أي قبل خمسين سنة بالضبط بسيف خليج فارس أو بحر فارس ، ورأيت عرباً يأكلون ضفادع ، فكانوا يقطعون أفخاذها ويشوونها شيًّا على النار ويستطيبونها ، ودعوني إلى أكلها فاستقدرتها ، ثم ألحرا على إلحاحاً شديداً ، فأكلتها تطييباً لخاطرهم ، فاستطبتها ، فاشتريت منها كمية منهم ، وشكرتهم على هذه الدعوة ، فكانت أفخاذ الضفادع أطيب من لحم الدجاج ، فليجرب من يشك في قولى . وأعاد الجاحظ مثل هذا الكلام في ص ٥٣٠

- قال المحرر فى ح ٢ من ص ٢٧٧ : «والتؤام : المزدوجات ، جمع توأم ، وهو من الجمع العزيز » - قلنا : وهذا كلام كثير من النحاة واللغويين ، وقد جمعنا نحن أكتر من ٣٥ لفظاً على فعال بضم الأول . فكيف يكون عزيز أ؟

وفى ح ٢ من ص ٢٧٨ كلام على الزبنّاء ، وأحسن مقال ورد فى هذا البحث ، ما جاء فى مجلة المشرق ، فى إحدى سنواتها الأول ولستُ بين يدى خزانتى لأذكر السنة والصفحة ، لكنى واثق مما أقول فليراجع .

- فى ح ٤ من ص ٢٧٩ : « تبت بلاد بالصين » والصواب أنها بلاد واقعة فى شرقيتها وليست منها .

ــ وجاء في أنف ص ٢٩٩ هذا البيت :

» وإذا في الغباء سم بـُريـْص ،

<sup>(</sup>ه) راجع الفصل الأول من هذا الاستدراك في العدد الماضي .

فقال المحشّى: أراد به سام "أبرص وهو الوزغة . وهذا اللفظ لم يرد فى المعاجم ، ولا أحسبه إلا لغة عامية » ـ قلنا : هذا اللفظ قصر «سام "أبرص» . وقد تصرف فيه تصرف الشعراء فى الكلم من قصر وزيادة وتغيير ، وليس من كلام العوام .

- فى ح ٦ من ص ٣٠٤ شرح الناشر الزباد فقال: «كسحاب: ضرب من الطيب، وهو عَرَق حيوان يشبه السنور» - قلنا: الزباد حيوان كالسنور له عند مخرجه جراب صغير فيه مادة دهنية ذكية الرائحة اسمها اسم الحيوان فقسه.

وقال في آخر هذا البحث: «قال صاحب القاموس: وغلط الفقهاء واللغويون في قولهم: الزباد دابة بجلب منها الطيب. وإندا الدابة السنور، والزباد الطيب » — قلنا: الذي قاله الفقهاء واللغويون هو: الزباد دابة يحلب منها (بالحاء المهدلة لا بالجيم) الطيب، فحينند لا غلط ولا وهم، وإنما سميت المادة الدهنية زباداً تسمية صحيحة. وسميت الدابة زباداً أيضاً من باب حذف المضاف وإبقاء المضاف إليه. فكأنهم قالوا للدابة: سنور الزباد، وهي تربي في أو دابة الزباد. ومعني محلب منها الطيب، وهي تربي في بيوت الأهالي في تلك الربوع، وكلما احتاجوا إلى الطيب، عصروا ذلك الجربة والخدوا الطيب لانفسهم أو لغيرهم.

- وفى ح ٦ من ص ٣٣٥ : « وبيشة ( فى قولهم آساد بيشة ) موضع تنسب إليه الآساد » – قلنا : والذى فى حفظنا أنه من مواضع العراق . وليس الآن بيدى معجم البلدان لياقوت لأتثبت من الأمر .

— وقال الجاحظ في ص ٣٣٦ : « وليس للكلب اسم سوى الكلب ، ولا للديك اسم إلا ً الديك » .

قلنا: ونحن نحفظ من أسماء الديك: العُنتُرُسان والعُنتُرُفان » فكيفُ فاتا أستاذنا الجاحظ هذا اللغوى الجليل؟

وقال الشارح فى ح ٥ ص ٣٣٩ : « الفراخت : جمع فاختة ، وهى ضرب من الحمام المطوّق » . قلنا : إن الفاختة حمامة مطوقة خاصة بالعراق ومعروفة فيه إلى هذا العهد بهذا الاسمواسمها :Turtur Mesopotamenus بلسان العلم ولها تغريد خاص بها كأنها تقول : كُوكُووَوْوُوْوَوْ كو !

وفى العراق ضروب من الحمام كالشّفنين والطُّوراني ( ويسمونه الطّرّآني والطُّوارْنيّ، بطاًء مضمومة وواو مفتوحة وألف وراء ساكنة يليها نون مكسورة فياء مشددة ) والشيورّ والطُرْغُلُ إلى غيرها وهي كثيرة ، ولها أسماء عديدة ولا تحضرني الآن.

وأما الفاختة فيسميها اليوم عوام العراق غير فصحائهم فُخْتيَّة ( زنة كردية وتركية ) ومجمعونها على فخاتي ككراسي .

- وذكر الجاحظ فى ص ٣٤٩ النُشادر أو النشاذر بصورة نوشاذُر ، بضم الذال المعجمة ، ونحن لم نرَ هذا التقييد فى كتاب يعتمد عليه ، ونظن أن هذا الضبط من عمل الوراقين لا منه .

وقد قال المحرّر فى ح ٢ : « وبلغة العلماء الأوربيين : Sal-Ammoniac ولو قال : وبلغة الإنكليز ، لكان فى منجاة عن كل اعتراض ، لأن الاسم العلمي هو : Ammoniacus Sal .

- ضبط المحرر فى ص ٣٥٦ « تحتيشوع » ضبط قلم هكذا « بُخْتيشوع » والصواب هو بفتح الباء الموحدة التحتية ، وإسكان الحاء المعجمة ، وكسر التاء المثناة الفوقية ، وإسكان الياء المثناة التحتية ، وضم الشين المعجمة ، يليها واو ساكنة ، وفى الآخر عين مهملة . وهو اسم شائع عند نصارى العراقيين إلى عهدنا هذا . نعم ، إن بعضهم ضبطره كما فعل الأستاذ عبدالسلام ، لكنهم أخطأوا ، فليس الذنب ذنبه ، بل ذنب من اتخذهذا الضبط بدرن سند .

وذكر المحرّر في ح ٨ من ص ٣٦٠ هذه العبارة: « الأنابير جمع

أنبار ، والأنبار : جمع نبر بالفتح . والأنبار : أهر اء الطعام . والهرى بالضم : بيت كبير ضخم يجمع فيه ِ طعام السلطان » اه .

قلنا: الأنبار تعريب اليونانية: أنباريون، فلما عربوها، ظنوا أن ( أنبار) المحذوف منها أداة الإعراب اليونانية لفظ جمع عربى وأن مفردها ( نبر )، وقد فعلوا مثل هذا الفعل في عشرات من الكلم اللخيلة ( كقرن ) المدة من الزمن ، والجيل من الناس ، و ( القرميد ) ، و ( الفردوس ) ، و ( والغرش ) وكذلك ( الهرى ) بمعنى الأنبار فإنه من الرومية Horreum مبنى ومعنى .

وذكر المحرر في ح ٥ ص ٣٦٢ أن البال من الفارسية . والذي أثبتناه في كتابنا « أغلاط اللغويين الأقدمين » أن الكلمة يونانية . وذلك في مقال طويل . وليس الآن تأليفنا بين يدينا ، لنحيل عليه النظر ، إلا ً أننا نتذكر أننا قلنا : إن البال والفال من اليونانية : Phalaina وليس Phlaina كما ذكرها المحشى ح ٥ ص ٣٦٨

- وذكر المحرر القُمُلَ زنة زُمَيَج ح ٥ ص٣٦٨ الوارد في القرآن بأنه الصغار من الجراد ، أو صغار النر . وقيل : « دواب صغار من جنس القراد. . » وقد بيننا في مقال طويل أدرج ( في مجلة غرفة تجارة بغداد ) أن القمل ضرب من الدويئبات تقع في بعض السنين على سنابل الطعام فتمتص ما فيها من الماء وتدعها فارغة من كل مادة . ولا نتذكر الآن سنة الحلة ولا اسم تلك الدويبة العلمي .

- وذكر الجاحظ السمك الضخم الذي يكون في الفُراتين وسماه الزّجر ص ٣٦٩ قلنا : وقد مات هذا اللفظ الأراميّ من لغة العراقيين لأنهم يسمونه اليوم «البزّ» بكسر الباء الموحدة وشد الزاي. وأظن آنها من اللاتينية Piscis ومعناها السمكة من باب انتغليب .

# شرح الأستاذ المحور البق بقوله في ح ٣ من ص ٣٧٣:

«البق البعرض. وقيل: هي دويبة مثل القملة (كذا) حمر اء منتنة الريح تكون في السرُر والجدُر. وجذا المعنى الأخير تعرف في مصر » اه . — قلنا : إن الجاحظ كان بصرى المولد بغدادى النشأة . والعراقيون يسمون البعوض بقا ولا يعرفون للضمج وهو المسمى بالبق في مصر اسماً في هذا العهد ، لأن الضمج لا يعيش في العراق ، وإذا جئ به بطريقة من الطرائق إلى بلادنا ، فإنه يعيش في الشتاء والربيع ، ولكن إذا جاء الصيف يموت حتماً لشدة الحرّ في ديارنا . وقد سمعت — وأنا صغير من أبناء بغداد — أن مدحت باشا والى بغداد ، جلب من استانبول علباً كثيرة مملوءة ضمجاً ، فعاش ما كان فيها ، إذ ألني تلك الدويبات في السجون ليعذب بها المسجوذين ، ولما جاء الصيف يبست وماتت ولم يحيى منها واحدة . وقد أعاد الجلب أربع سنوات متوالية ، فلم ينجح ، ولهذا لا يرى أثر للضمج في بغداد .

زد على ذلك أن « العرب الأقدمين » لم يريدوا بالبق إلا البعوض الضخم ولم يستعملوها البتة بمعنى الضمج ، أما البق فيماني الأصل ومن اليمن نقل الاسم إلى الإنكليزية وغيرها من اللغى ، وذلك فى العصور الوسطى عند إنشاء السفن فى بحر العرب وأرجائه .

وأما قول الكتاب إن البق بمعنى الضمج والكُنْتَان يكون في السرر والجُدُر ، فصواب العبارة : في السرر والخصر جمع حصير ، فإنه يعيش فيها بمئات وألوف ، ولهذا تعرف بأم الحصر ، ومن أسمائها أيضاً : الفسفس والفسفاس .

وجاء فى تلك الصفحة فى ح ٧ تفسراً لقول الجاحظ: « إلا أن يقتلها بالعرك والفتل ، بفاء يليها تاء مثناة ، كما وردت فى حاشية ص ٣٨٠ ودونك نص الشارح: « وفى ل : « قتلها » ووجهه ُ بالفاء كما أثبت » .

زد على ذلك أن المفسرين الأقدمين لم يفهموا بالبق إلاّ البعوض ، ومثه ُ قولهم إن البقة التي دخلت أنف نمرود اسمها السُّكَينة بزنة التصغير .

- ذكر الجاحظ فى ص ٣٨٧: « تحت النرد قطعة نرد » فعلق عليها الأستاذ النابه ما هذا نقله أ: « التخت فى المعاجم العربية : وعاء تصان فيه الثياب. فارسى معرب. لم يذكروا غير ذلك. وبعيد أن يكون الجاحظ قصد هذا المعنى . وإنما أراد بالتخت اللوح الذى يوضع فوقه النرد . . . وأراد أنهم جعلوا قطعة اللبد بدلاً من اللوح » .

قلنا: إن التخت فى لغة العراقيين جاء بمعان شي منها: السرير يُقُعد عليه ، والمتكأ ، والتختة ، بهاء فى الآخر : اللوح من الحشب يتخذ لمرافق. شيى . فما فى كلام الجاحظ هو من هذا الاستعمال .

ـ ذكر الجاحظ في بيت شعر (ص ٣٨٦):

\* من كرخ بغداد ذي الرمان والتوث \*

فالكرخ هنا موضع واقع على الجانب الأيمن من دجلة ، وكان كثير البساتين ـــوأما التوث مختومة بثاء مثلثة فمن العراقيين من يلفظها إلى اليوم بثاء مثلثة فى الآخر ، ومنهم من ينطق بها بتاء مثناة ، وكلاهما فصيح ، وإن أنكره بعضهم .

- وجاء ذكر الهور في ص ٣٩٩ فقال المحرّر: « الهور بالفتح: من قولهم جُرُف هور أي واسع . » اه . - قولهم جُرُف هور أي واسع . » اه . - قلنا: الهور من مصطلح العراقيين إلى عهدنا هذا ، ويراد به في لغتهم: المستنقع أو البطيحة تفيض بها مياه غياض و آجام فتتسع » وهذا هو المعنى هنا ه

\_ وقال الجاحظ في ص ٤٠٢ : « إلاَّ أني متى بيَّتّ معى في القبَّة ما صار

إليها » — ولم يشرح المحَشَّى معنى القبة . فالقبة فى لغة الجاحظ وجميع العراقيين : الغرفة والعلية :

- جاء فى ص ٤٢٢ : « أقبل رجلان ومعهما كلب أزب ضخم ( دَوْسر ) » فقال المحرّر : دوسر ضخم خديد – قلنا : والذى عندنا أن المدوْسر كلمة فارسية معتاها : ذو رأسين . وذلك أن الكلب إذا كان ضخم الرأس يتبين كأن له ُ رأسين فسمى بدوْسر .

وكان للنعمان بن المنذر ملك العراق ، كتيبة اسمها دوسر وهي أشد كتائبه بطشاً حتى ضرب بها المثل . يقال : هو أبطش من دوسر . كانت مجتمعة من جميع قبائل العرب وأكثرها من قبيلتين ، ولذلك سميت مهذا الاسم .

- ورسم المحرر شمؤون الطبيب هكذا: شمئون. ويقال فيه شمعون أيضاً بعين في مكان الهمزة وهو من أطباء النبط ، لجيل من الأرميين ، وكانوا يجعلون العين همزة حيثما وقعت . ومثل ذلك يفعل اليوم صابئة البطائح المعروفون عندنا في هذا العهد بالصّبّة ، بالصاد المضمومة والباء الموحدة المتعدة المفتوحة وفي الآخر هاء.

أُ فَى حَ ٩ مَنَ صَ ٤٦٣ قُولَ الشَّارِحِ : « وأَعَرَفُ الأَقُوالُ فَى النَّقَدُ أَنَهُ عَلَيْهِ أَنَهُ الغَمَ قصار الأُوجِهِ قباحِ الوجوهِ » قلنا : لعله ُ يريد قصار الأرجل وهى التي تكون قصاراً في الغنم:

- وورد فى ح ٨ من ص ٢٦٦ هذه العبارة لِلأستاذ : «التياس : صاحب التيوس وممسكها » – قلنا : يكنى التياس أن يكون له ُ تيس واحد ، أو أن يكون ممسكاً تيساً واحداً ليصح فيه هذا الاسم .

ورقع حرف فی ح ۱ : من ص ٤٧١ فی قوله : « لیسوا فرساناً

لا معرفة لهم بالخيل » لعلَّ الساقط هو « إذ » فيكون صر اب العبارة : ليسو ا فرساناً إذ لا معرفة لهم بالخيل .

- وطبع فی ص ٤٧٣ فی النص والشرح: الغرائر بالیاء المثناة: والصواب أنها مهموزة كما أثبتناها لأنها غیر جوفاء ولا یائیة البناء. وكذا یجب أن تكتب المزایدوهی المزاود الواردة فی ص ٤٨٥ ح ٥

- وقال الأستاذ المحرر في ح ٨ من ص ٤٧٥ : «السقط. بالتحريك : ما لا خير فيه . لعله أراد به حشوة الذبيحة وأطرافها ، كما يطاق اليوم هذا اللفظ في العامية المصرية » - قلنا : وبهذا المعنى وردت السقط في العراق. ويسمى بائع الأسقاط : سقاً طاً وسقطياً وأستُقاطياً .

- وذكر الجاحظ بيتين من الشعر لأبي الأسود الدوَّل . ونص الثاني منهما هو :

ولا بسبس كالعنز أطول ُ رِسلها

ورئمانهــــا يومان ثم يزولُ

فقال المطرز تعليقاً على « بسبس ً » كذا وردت — وعندنا أن الكنمة مصحفة أصلها « بشيش ٍ » بشينين معجمتين ، يتوسطهما ياء مثناة تحتية ساكنة ، والشيش : الشيص بشين وياء وصاد . وهو تمر ردىء ، يضرب المثل برداءته ويشبه به الصعب الخلق ، الشرس الطبع من الناس و الحيوان .

- وجاء في ص ٤٧٧ س ٤ : « فيشبريه » والصواب : فيشتريه .
- وورد فى ص ٤٨١ س ٢: و « الماعزة قد قولد » . والصواب : تولّد.
- وقال الموشى فى ح ٤ ص ٤٨٢ : « كسكر كورة من كور فارس » و المشهور عند البلدانيين من كتبة العرب أنها من كور العراق إلى عهدنا هذا .

وتسمى اليوم (كوت العمارة) أو هي ني جوار تلك القديمة . وربما كانت من كور فارس قبل الإسلام ، ولا عبرة لذلك .

وذكر المحشى فى ح من ص ٤٨٣ : قائلاً : « وكثيراً ما تطلق المعاجم العربية كلمة « الذكر » على الضرب الكبير من الحيوان » . - قلنا : وأول من نبه على هذا الأمر كاتب هذه السطور وذلك أن العلامة أمين المعلوف رحمه الله زارنى فى بغداد سنة ١٩٢٢ وذكرت له أن العرب تطلق اسم « الذكر » على ما كبر من الحيوان ، طبراً كان أو من ذوات الأربع ، أو من السمك والحشرات ، بل أطلقوا الذكر على بعض المعادن وأنواع الطيب ، فأخذ ذلك عنى وأشار إليه فى كتاباته . فجاء الأستاذ عبد السلام وقال وقال : « تطلق المعاجم العربية » ، والصواب : تطلق العرب .

وهو في وسرح الناشر « الضال » في ح ۸ ص ٤٨٩ بقوله : شجر . وهو كلام يشمل نباتات عديدة ولو قال : الضال من السدر : ما كان عذياً ، أو السدر البرّى . لأفاد الباحث فائدة مريحة للبال واسمه العلمي : Lotus Tree وبالإنجليزية: Rhamnus Lotus أو Zizyphus Lotus Jujubier Sauvage وبالفرنسية : Lotus Jujubier Sauvage وبالفرنسية : Lotus Jujubier des Lotophages و Lotus des Anciens

- جاء فى ح ٧ من ص ٥٢٥ : « الرق ، بالفتح السلحفاة المائية » - قلنا : وهذا تعبير غريب ، لأن السلحفاة تكون دائماً مائية برية ، ولأن الرق لفظة مستعملة إلى عهدنا هذا فى العراق ، ويراد به العظيم من السلاحف . وقد يتساهل فيه فيطلق على الصغار منها أيضاً .

- وَذَكُرُ الجَاحَظُ الْبِيَخَ بِمَعْنَى الثَلْجَ وَهَى فَارَسَيَةَ الْأُصَلُ ( ح ٣ ص ٢٦٥) وهي تستعمل إلى اليوم في العراق إذ يقول أبناء الرافلدين : « أبر د من اليخ » ويخصنونه بما يقع منه من السماء كما يسمونه أيضاً « الوفر » بواو مفتوحة وفاء ساكنة وفي الآخر راء .

- وحكى الجاحظ أن الضفدع « إذا كان صغيراً كان ذا ذنب فإذا خرجت له ُ يدان أو رجلان ، سقط » ص ٢٥ ولم يذكر اسمه وهو فى ذلك الطّور . قلنا : واسمه ُ حينئذ الشرعْ بالكسر ، والشرغوف بالضم، والشفدع أيضاً ، وبالفرنسية : Tetard وبالإنجليزية : Tadpole .

- وجاء ذكر العلاجيم فى ص ٣٣٥ من نص الجاحظ وهذا حرفه : «والعلاجيم: الضفادع السود» ا ه .

وكثيراً ما كنت أيحث عن حقيقة هذه العلاجيم ، فإذا هي الضفادع السود. آما سائر أرباب المعاجم فقد ذكروا أنها جمع علجوم ، والعلجوم : الضفدع عامة . – وقيل : هو هو الذكر منها . أما الآن فنعتمد على قول الجاحظ أي أنه الضفدع الأسود ، ذكراً كان أو أنثى ، وهو بالفرنسية : الجاحظ أي أنه الضفدع المحمد Toad وبالإنكليزية : Toad وبلسان العلم (أي بلسان أهل العلم ) : Bufo Vulgaris

### \_ # \_

- وذكر الكاتب الناشر بردّى الجرادة والجندب فقال: هما رجلاه (١). والصواب أنهما جناحاه ، لأن البرد الثوب المخطط في الجراد والجندب والفراش وتحوها: الجناح والجمع أجنحة.

- وجاء فى من الجاحظ ص ٥٦٢ : « يزعم أن الدبا يريد الحضرة ، ودونها النهر الجارى » . ونظن أن هناك سقطاً وهو « يريد الحضرة ولو حال دونها النهر الجارى » . على أن الكلام على ما هو مثبت قد يخرج أيضاً تخريجاً صحيحاً .

 <sup>(</sup>۱) كذا . والذي كتبته في الحواثمي ص ٣٥٥ : « جناحاد » ، فلعل هذا سبق نظر من الأب أنستاس . (هارون ) .

— جاء ذكر القفعة فى ص ٥٦٦ و ح ٣ — وهى كلمة استعارها منا الفرنسيون وسمَّوها : Cabas .

وذكر النَّقل بالفتح ص ٥٦٦ و ح ٤ وهو «ما يعبث به الشارب على شرابه ويتنقل به . ويقال أيضاً بالضم . وقيل الضم عامية » . اه . وعندنا أن الضم هو الأفصح لأنه معرب من اللاتينية Nucleus وهو كل ثمر ذى نوى يتنقل به عند الشراب .

وقال المحرر فى ح ١ من ص ٥٩١ : « فئام : جماعات كثيرة . لا واحد له من لفظه » . قلنا : والذى عندنا أن الفئام جمع فئة وأصل فئام : فئان بكسر الفاء وفى الآخر نون وهو أقدم جمع معروف فى لغتنا . ومثل ذلك فى العبرية فيقولون فى جمع سروف : سروفيم ، وفى جمع كروب : كروبيم . ثم نقلوا الميم إلى النون كما أن أصل التنوين : تمييم . وكنا قد وضعنا مقالاً مافى الذيل فى مجلة المشرق البيروتية قبل نحو خمسين سنة وهى ليست أمامنا لنحيل القارئ عليها . ومثل هذا الجمع القديم قول اللغويين فى جمع أرض وأوز وسنة : أرضون وأوزون وسنون إلى غيرها وهى كثرة . فهذا الجمع أقدم من قولهم «أراض وأوزات وسنوات» .

ــ وجاء ذكر البواقيل التي واحدها البوقال في هذا البيت الوارد في ص ٩٩٧:

فمن رأى النيل رأى العين من كثب

فما أرى النيل إلاَّ في البواقيــــل

قال المطرز الموشى : « البواقيل : جمع بوقال ، بضم الباء و هو كوز بلا عروة » . وجاءً في أساس البلاغة ، طبعة دار الكتب المصرية بالقاهرة سنة ١٩٢٢م في الجزء ١ : ٥٨ : « وفلان لا يعرف البواقيل ، من الشواقيل : فالباقول (كذا) الكوب . والشاقول : عصا قدر ذراع في رأسها زجَّ ، يشد إليها المسَّاح (١) حبله ، ثم يرزَّه في الأرض ، ويتضبطها حتى يمد الحبل » وهو من واضح الحطأ . وذلك لأسباب منها : أنّ البوقال ذكره كثير من اللغويين ولم يذكر أحد الباقول .

ومنها: أن الغربيين استعاروها منا وقالوا: Bocal ولم يقولوا Bacoul ومنها: أننا استعرناها من اليونانية Boukalis ولو كان الفرنسيون استعاروها من اليونانيين لقالوا: Bocal y Boucal.

ومنها: أن أساس البلاغة المطبوع في دار الكتب المصرية مشحون أغلاطاً شنيعة . ولما عارضنا المطبوع بالمخطوط المحروز في خزانتنا ، لاحظنا فيها أوهاماً يأسف لوقوعها فيه كل عربي غيور . وقد ذكرنا ذلك للعربي الغيور على اللغة العدنانية ، الدكتور منصور فهمي بك سنة ١٩٣٩ وسنة ١٩٤٤ فقال لنا : إنه يعهد إلينا إعادة طبعه بعد الحرب إن أبقانا الله بن الأحياء .

ومنها: أن الذي خدع الواقت على طبعه ، ظن أن مفرد البراقيل هو الباقول ، لمعرفته أن الشواقيل واحدها الشاقول ، فقاس الواحد على الآخر (٢).

<sup>(</sup>۱) الذي في لسان العرب: «الشاقول: خشبة قدر ذراءين في رأسها زج تكون مع الزراع بالبصرة يجعل أحدهم فيها رأس الحبل، ثم يرزها في الأرض ويتضبطها حتى يمدوا الحبل» – وفي محيط المحيط: «الشاقول: خشبة تكون مع الزراع بالبصرة، في رأسها زج كمقب الرمح. ومنه شاقول البناءين والمهندسين والفلكيين. وهم يستعملون منه فعلا، فيقولون: شقل المكان ونحوه، أي اختبر ارتفاعه وانخفاضه. والاسم عندهم الشقلة. قيل: هو معرب شاقول بالفارسية » انتهى – قلنا: هي بالنبطية والمندائية – وهي لغة صابئة البطائع – شاتولا. وكانوا أهل زراعة وصيد سمك في العراق كله.

<sup>(</sup>۲) ومن الأدلة المبينة لحطأ أساس البلاغة : أن الطبعة المصرية المذكورة لم تذكر (الشاقول) في مظنّها ولا في أي موطن آخر منها . أما نسختنا الحطية المجودة فقد ذكرتها في مادة ش ق ل . وقد قيدها أيضاً جميع أرباب الكتب لمتون اللغة غير المختصرة .

فهذه أدلة بينة على أن الأستاذ عبدالسلام محمد هارون أحذ بالصحيح ونبذ القبيح .

رجاء فى ح ٢ ص ٥٩٩: « التقنص: الصيد» والذى عندنا أن التقنص كالقنص منقولة من التقنص كالقنص وهو الصيد بالكلب. وذلك أن الكلمة القنص منقولة من اللاتينية Canis أى الكلب أو أنها من اليونانية Kunegesia,as بمعنى اصطاد الصيد مستعيناً بالكلب (١).

و آن المورق في ح ٣ من ص ٩٩٥: « والصعو » طائر أصغر من العصفور أحسر الرأس ، وهي بلغة العلم الأوربي : Regulus ومنه أما يسمى : Goldcrest or Kinglet قلنا : لو قال الأستاذ أصغر من اللوري ، أو أصغر من العصفور اللوري لكان أقوم ، لأن العصفور في اللغة اللوري ، أو أصغر من العصفور اللاوري لكان أقوم ، لأن العصفور أ . وقول يطلق على كل طائر دون الحمام . ولهذا يعد العصفور نفسه عصفوراً . وقول الأستاذ : « بلغة العلم » الأوربي غير موافق للمصطلح المشتهر ، وكان الأحسن أن يقتنع بقوله : « بلغة أهل العلم » نابذاً « الأوربي » نبذ النواة . لأن اللفظ العلمي لا يعرفه ألأوربي فقط ، بل الأمركي ، والأفريق ، والآسيوى . والأستر الى . وقوله : « بلغة العلم » صحيح بخلاف من نكر هذا التعبير جهلاً لأسرار العربية .

وقوله Regulus ( وهر اسم عام علمي يشمل جميع صغار الطويئرات المغرِّدة ) ثم قوله Kinglet أو Goldcrest وهو اللفظ الإنكليزي لنرع من جنس المليك أي Pegulus ليس باسم يميزه كل التمييز عن اسم الجنس .

ثم إن الأستاذ عاد فاستعمل العصافير بمعنى الدُّوريات في كلامه على الدُّخــّل في الحاشية (٦) من تلك الصفحة فقد قال :

<sup>(</sup>۱) إن العرب ميزوا بين الصياد والقناص والعركى . فالأول يعنى كل من يأخذ حيواناً بحيلة أو بوسيلة من الوسائل . – والثانى صياد الحيوان مستعيناً بالكلب – وأغلب ما يكون هذا الكلب من جدس السلوق وهو الضرو بالضرى – وأما العركى – فصياد السمك ولم يشتقوا اسماً لمهنته ، فلم يقولوا : عراكة و لا عرك و لا أى لفظ آخر ، كما إنهم لم يشتقوا منه فعلا يدل على ذلك .

- والدخل، بضم الدال وتشديد الحاء المفتوحة : طير صغار أمثال العصافير تأوى الشجر الملتف، وهي أنواع كثيرة كلها غيريد ، يعرف كثير منها عند عامة أهل مصر بالزريقة ، وهو بالإنكليزية : Sylvia or كثير منها عند عامة أهل مصر بالزريقة ، وهو بالإنكليزية : Warbler لاتينية معناها : دغليية ، أى إنها تأوى إلى الدغل ولعل الدخل العربية مشتقة من الدغل ، ثم وزنت وزن صيغة مبالغة . لأن موطنها الدائم الأيك والحرج والغابات ، أما الإنكليز فلا يعرفون هذه الكلمة الرومية ، إلا العاماء منهم أرباب الثقافة العالية - وأما اللفظ الإنكليزى لهذا الطويئر فهو : Fauvette ومعناه المرتبم والمغنى والمغرد ، واسم هذا الطويئر بالفرنسية : Fauvette .

وقال الأستاذ في ح ٣ ص ٢٠٤ : «الروح النفس ، يذكر ويؤنث » — قلنا : يذكر ويؤنث إذا أريد به ما تقوم به حياة الجسد . أما إذا أريد به العقل والفكر والوحى إلى ما ضاهى هذه المعانى فلا يؤنث البتة . فالروح الأمين عند المسلمين لقب جيريل ، ولا يقال البتة : الروح الأمينة . ويقول النصارى : الروح القديسة ولا القدوسة ولا القديت من الألفاظ المؤنثة ، للدلالة على الأقنوم الثالث عندهم .

٧ — الحلاصة وهي الحاتمة: يتحقق القارئ مما كتبناه هنا: أن الأستاذ عبد السلام محمد هارون هو من أحسن من تولى نشر كتب الأقدمين ، فإنه صرف زمناً طويلاً في مطالعة الأسفار على اختلاف مرضوعاتها ، لإبراز نص الجاحظ بأبهى حلة وأصح عبارة ، نابذاً كل ما أدخله فيه النساخ والوراقون من التصحيف والتحريف ، والحذف والسخف ، والزيادة والنقصان . حتى أصبح هذا الكتاب في جديع أجزائه من أصح وأفصح ما برز في المطابع المصرية منذ نشأتها إلى يومنا!

فنحن نشكره باسم العرب جميعهم ، ونتسى أن يتسم ما شرع فيه ويوفقه الله لإخراج سائر مؤلفات الجاحظ ، وأثابه أحسن ثواب .

# كتاب الحيوان للجاحظ(\*) حول المجلسد الخامس

بقلم : عبد السلام محمد هارون

- 1 -

قرأت ماديجته براعة المحقق الكبير الأب أنستاس مارى الكرملي فيما سق من أعداد المقتطف » تعليقاً على المحلد الخامس من كتاب الحيوان ، فزاد إعجابي بهذا المحقق الغيور على العلم . وبهرني ما شهد له الناس به من سعة الاطلاع . والإخلاص في البحث والتحري .

وزرته فى الدير بشرا القاهرة ، فكدت أقضى العجب حين طلب إلى قى صدق أن أجادله فى ما أراه موضعاً للجدل ، ثم هو يعيد على هذا الطلب ، فإذا العلم يرتفع ثم يرتفع فى نظرى ، وإذا جكلال العلماء يأخذني فيما أشهد من كرم هذا الخطير وتواضعه ، فالحق وحده يبنى وتفنى الزخارف والأباطيل.

قال الأب: « نقل المحرر بعض عبارات إفرنجية تفسيراً لبعض الكلم العربية نقلاً عن الأجانب ، وكان يحسن به أن يترجمها إلى العربية ليستفيد منها من لا يفهم الإفرنجية » ، ومثل بما جاء في الحاشية ١ ص ٣٥١ و ح ٧ ص ٤٦٨ .

أما ما جاء في الموضع الأول و هو : . . . a stone

فقد أثبتُ ترجمته قبله ُ ، وهي : « المينا حجر يشبه النَّلازَوَرَ د تزخر ف به الفضة » .

<sup>(</sup>١) نشر في مجلة المقتطف عدد نوفمبر سنة ١٩٤٤م.

وأماً ما جاء في ص ٤٦٨ فهو : . . . a privy فقد أثبت تفسيره قبل : « هو الكنيف الذي يكون مشرفاً على سطح بقناة من الأرض » .

- أخذ على حضرته استعمال « التنبيه » مكان « الحاشية » مع أن كلمة التنبيه أعرق في الاستعمال من الحاشية . وأوسع مدلولاً . وقد عرف من مؤلفات الأقدمين « التنبيه » لأبي عبيد البكرى . على أمالى القالى . و « التنبيهات . على أغاليط الرواة » لعلى بن حمزة البصرى . وهي حواش و تعليقات لبعض كتب اللغة ، وهذا نحو ما أنا بسبيله من إخراج مكتبة الجاحظ

وفي ص 11 قول الجاحظ: «وإذا انحط شرقاً أو غرباً صار كل شيء بين عينيك وبين قرصها من الهواء ملابساً للغبار والدخان والبخار وضروب الضباب والأنداء، فتراها إما صفراء وإما حمراء ». قال الأب: «الصواب إما صفراً وإما حمراً ، أي أن كلاً من صفراً وحمراً بالجمع المنصوب غير الممدود. والمد من جهل النساخ ». وليأذن لي أن أقول إن العبارة سليمة ، وأن كلمتي «صفراء وحمراء » هنا ليست صفة للجمع ، وإنما هي صفة للشمس المفردة ، فإن الضمير في « انحط » عائد إلى «قرص الشمس » في كلام قبله ، وهو: «ولو أن دخاناً عرض بينك وبين قرص الشمس أو القمر لرأيته أحمر . وكذلك قرص الشمس في المشرق أحمر وأصفر ، للبخار المعترض بينك وبينه » فالكلام في لون الشمس ، لا لون ضروب الضباب والأنداء.

وليأذن لى كرَّة أخرى أن أعلن له أن وصف الجمع المكسر بفعلاء المفرد صحيح لا ريب فيه ولا شية ، وقد سبق لى تحقيق قديم فى ص ٢١٥١ من مجلة الثقافة ، توجهت به إلى الأب الجليل ، ولست أملك أن أعيده هنا مكرراً ، ولكنى أضيف إليه أموراً :

١ جاء في اللسان تعليقاً على حديث : « ليس في الخضراوات صامقة» :
 « قياس ما كان على هذا الرزن من الصفات ألاً بجمع هذا الجمع ، وإنما

يجمع به ما كان اسماً لا صفة ، نحو صحراء وخنفساء . وإنما جمعه هذا الجمع لأنه تد صار اسماً لهذه البقول لا صفة ، تقول العرب لهذه البقول : «الحضراء» فتسمية البقول بالخضراء ، مسبوقة بوصفها بهذا اللفظ ، فهي رصف قد سمى به .

٢ - ونظير هذه العبارة ما ورد في المادة نفسها من اللسان ص ٣٢٩
 س ٣ : « والخضراء من الحمام : الدواجن ، وإن اختلفت ألوانها ، لأن أكثر ألوانها الخضرة » .

٣ - وجاء في اللسان (٦: ٤٢٥ - ٤٢٦): «وحكى ابن الأعرابي: ليل قراء. قال ابن سيده: وهو غريب. قال: وعندى أنه عنى بالليل الليلة، أو أنثه على تأنيث الجمع » يعنى أنه جعل الليل جمعاً لليلة، كما تجمع البقرة على البقر، والتمرة على التمر. فهذا نص قاطع أيضاً في أن جمع المكسر المؤنث يسرغ وصفه بفعلاء المفرد. ومما هو جدير بالذكر أن ابن سيده من أشد اللغويين تزمتاً وتحفظاً.

٤ ــ وأما ما يذهب إليه الأب من أن ما يرى فى الكتب القديمة هر من جهل النساخ ، فإن هذه حجة دات وجهين ، إذ نستطيع أن نقول إن الناسخين أهملوا بعض الهمزات فى هذه الكلمات ، إهمال تحريف أو إهمال رسم (١) .

ر فی ص ۸۵ قلت : « البركان عامیة ، مأخوذة من : Volcano » وقال الأب : « والذی عندنا أنها معربة ، وقد وردت فی شعر ابن حمدیس » و هو یشیر إلی ما ورد فی دیوانه ص ۲۶۱ من قصیدة له یذکر فیها صقلیة :

إذا عثَّنت فيها التناذير خلتها

تفتح للبركان عنهــــا منافسا

 <sup>(</sup>١) من قواعد علماء الرسم الأقدمين حدف الهمزة خطاً ، إن سبقت بساكن ، فيكتبون تحو حمراء : «حمرا» . انظر المطالع النصرية ص ٨٢ .

لكن ابن حمديس ليس ممن يحتج بعربيته ، وهو من شعراء القرن السادس الهجرى ، توفى سنة ٧٧٥ . ولمل أقدم نص وردت فيه هذه الكلمة ما جاء فى التنبيه والإشراف للمسعودى المتوفى سنة ٣٤٥ . قال فى ص ٥٧ : وجزيرة صقلية وما يليها من جبل البركان ، ومنه من تخرج عين النار التي تعرف بأطمة صقلية » والرجلان ليسا ممن يعتد بتعريبه .

وفى ح ٢ ص ٩٥: « فذا توفى حوالى سنة ٣٣٧ » أنكرها الأستاذ الأب ، وقال: إن الفصحاء من الكتبة لم يعرفوها. وليست هذه محجة قاطعة فى ننى صحة هذا الاستعمال ، فإن فصحاء الكتبة الأقدمين لم يعرفوا كثيراً من العبارات التى نتداولها اليوم ونديرها على المحاز والاستعارة والتمثيل. أفيمنع ذلك صحة تلك العبارات ؟ وفى اللسان: «رأيت الناس حواله وحواليه ، وحوله وحوليه » فهذه الألفاظ أخوات مجعل أحدها فى مكان صاحبه.

وهو تعليق على قول الجاحظ: «فيما عدا (ل): فمه. وأنى يكون له فم؟ » وهو تعليق على قول الجاحظ: «إذ مر العقعق والسرخاب في منقاره» قال الأب: «ورواية الفم أصح من رواية المنقار». واستشهد بقول صاحب المصباح إنهم قالوا: فم الحيوان. أما أن رواية الفم أصح من رواية المنقار فلم يأت لها الأب بدليل، إذ لا ريب في أن الاسم الموضوع للشيء أولى من الاسم المستعار له، والمنقار هو الموضوع للطير. وأما استشهاده بما جاء في المصباح من إضافة الفم إلى الحيوان وإدخاله بذلك الطير في جملة الحيوان ففيه نظر آخر، إذ أن المراد بالحيوان هنا ما عدا الطير الذي خص به لفظ المنقار. ومما هو جدير بالذكر أن نسخة «ل» المشار إليها في التعليق هي أصح نسخ الحيوان وأقومها.

- و ق ح ٥ ص ١٥٨ كتبت في قول الشاعر : « معى كل فضفاض القميص » بقولى : « ( ط ) فقط فضفاض الثياب . ولم أجدها في مرجع » . ظن الأب أنى أستنكر العبارة ، وأنا إنما عنيّت أن نسخة ( ط ) من الحيوان

أتت وحدها بهذه الرواية ، ولم أجدها نى مرجع آخر من المراجع التى سقتها لتخريج هذا البيت ، وسردتها فى ص ١٥٧ ـــ ١٥٨ .

وفى ح ه ص ٢٠٩ قال الأب: « وقد أخطأ استينكاس بتسميته بالإنكليزية : black partridge والحق أن استينكاس لم يسمه هكذا ، بل سماه : Francolin وأما الذي سماه : المعاوف فى معجم الحيوان ص ١٨٤ .

وفى ص ٢٧٩ : « تبت بلاد بالصين » قال الأب : « الصواب أنها بلاد واقعة فى شرقيها وليست منها » . وأماى الآن مصور ( مصلحة المساحة المصرية ) للدولة وفيه رسم للدولة الصينية وهى تشتمل على بلاد الصين الأصيلة وبلاد المغول ، وبلاد التركستان الشرقية ، وبلاد تبت ، وموقع بلاد تبت فى الغم ب لا الشرق ، فليس فى شرق الصين إلا بحر الصين .

وفي ص ٢٩٩ ، قال الأب : إن « سم بريص » ليس من كلام العوام ، وإن الشاعر تصرّف في هذه الكلمة « تصرف الشعراء في الكلم من قصر وزيادة و تغيير » . وهذا التصرف الذي عناد له حدود وقوانين ، دوّنها النحاة في أبواب الترخيم ، وقيدها الأدباء في ضرائر الشعر ، « وسم بريص » ليس على قاعدة من قواعد الترخيم ولا مما يجيزه الأدباء في ضرائر الشعر .

وفى ص ٣٣٥ قال الأب فى الكلام على « بيشة » : « والذى فى حفظنا أنه من مواضع العراق » . وليس الأمر كذلك ، فإن بين بيشة والعراق بوناً شاسعاً . قال ياقوت : « بيشة من عمل مكة مما يلى اليمن ، من مكة على خمس مراحل ، و بها من النخل والفسيل شيء كثير . و فى وادى بيشة موضع مشجو كثير الأسد » .

- وفى ص ٣٦٦ قال الجاحظ: « وليس للكلب اسمُ سوى الكلب ، وللديك اسمُ إلاّ الديك » . فذهب الأب إلى أن الجاحظ يعنى أن الديك ليس

له اسم سوى الديك ، واستدرك على الجاحظ بكلمتى « العترسان والعترفان » ، والحق أن الجاحظ إنما يعنى الأسماء الجامدة التى ليس لها أصل فى الاشتقاق ، فهو يقول قبل هذا الكلام : « وللسنور فضيلة أخرى ، أنه كثير الأسماء القائمة بنفسها ، غير المشتقات » وذكر من أسمائه القط ، والهر ، والضيون . أما الديك فليس له اسم آخر من الأسماء الجوامد مثل ما للسنترر . وأما ما ذكره الأب من « العترسان والعترفان » فإن الواحد منهما مشتق من العترسة ، وهى الغصب والغلبة ، والأحذ بشدة وعنف وجفاء وغلظة ، ومنه العنتريس للداهية وللناقة الصلبة الوثيقة والرجل الشجاع . والآخر مشتق من معنى الشدة والحبث . قالوا : جمل عتريف وناقة عتريفة شديدة . ورجل عتريف وعتروف أى خبيث فاجر جرىء ماض .

وفي ص ٣٧٣ ذكر الأب أن «الضّمج » وهو ما يعرف في مصر بالبق لا يعيش بالعراق ، وأنه يموت هناك لشدة الحر . وهذا عجب ، فإنه إنما يتكاثر ويظهر في مصر في شدة الحر ، ويختني في الشتاء والربيع . وقال أيضاً : إن صواب العبارة « يكون في السّرُرُ والحصر » لا «السرر والجدر » وأيد ذلك بقوله : « إنه بعيش فيها – أي الحصر – بمئات وألوف » مع أن المشاهلة الواقع بن ظهر اني المصرين أن الضمج إنما يشتد تكاثره في شقرق الجدران وثقوبها . ولذلك يتاجئون إلى رأب تلك الصدوع وسد تلك الثقوب . أما الحصر فأقل شأناً من الجدر في إبواء الضمج وتكثيره . وأما كلمة «الفتل » فقد نبهت عليها في أخطاء الطبع .

وفى ص ٤٦٣ عبارة: « التياس صاحب التيوس » قال الأب: « يكنى التياس أن يكون له تيس واحد ، أو أن يكون ممسكاً تيساً وأحداً ليصح فيه هذا الاسم » . وعلى قياس قوله ينبغى أن نفسر « الكلاّب » بأنه صاحب الكلب ، و « البقرار » بأنه صاحب البقرة ، وهكذا . وليس ذلك بمألوف فى عبارات المفسرين من اللغويين ، فهم يقولون فى تفسير الكلاّب

إنه صاحب الكلاب والقرّاد صاحب القرود ، وفى تفسير البقرّار صاحب البقر ، والبغال صاحب البغال (١) ، ولعل ما دفع الأب إلى ذلك ما ورد فى اللسان من قوله : «والتياس الذي يمسكه» وفي القادوس : «والتياس ممسكه» فهما فى ذلك تابعان للحوهرى في الصحاح . والجوهرى إنما تكلم بالإفراد هنا لأنه أراد أن يرجع الضمير إلى « التيس » الذي سبق ذكره قبله ، وهو مفرد .

وفى ص ٤٧٣ كتبت «الغراير » كما وردت فى أصل الحيوان بالياء ، على التسهيل ، فقال الأب : «الصواب أنها مهموزة . . . لأنها غير جوفاء ولا يائية البناء » . وليس فى الأمر خطأ ولا صواب ، وإنما هما مذهبان بجرى أحدهما على الهمز والآخر على التسهيل . والتسهيل هو لغة قريش فى جميع كلامها ، وإن كان النحاة قد وضعوا للتسهيل قيوداً ورسوماً لم تعرفها قريش ، فإن النصوص متواترة أن قريشاً لم تستعمل الهمزة فى كلامها . قال الرضى (٢) : « فخففها قوم ، وهم أكثر أهل الحجاز ولا سيما قريش ، وي عن أمير المؤمنين على رضى الله تعالى عنه : نزل القرآن بلسان قريش ، وليسوا بأصحاب نبر ، ولولا أن جبريل عليه السلام نزل بالهمزة على النبى صلى الله عليه وسلم ما همزنا » .

وقال السيوطى (٣): « والكُنْتَأَب بِنَوا الخَطَّ فَى الْأَكْبُر على حسب تسهيلها لوجهين : أحدهما أن التسهيل لعة أهل الحجاز . واللغة الحجازية هي الفصحي » .

وقال ابن منظور (؛) : وفي الحديث : قال رجل للنهي صلى الله عايه

<sup>(</sup>۱) انظر اللسان ( ۲ : ۲۱۸ س ۲۰۲ : ۳۵۰ س ۳۵۰ : ۱۳۰۸ س ۱۳۰۸ : ۱۳۰۸ س ۱۳۰۸ : ۱۳۰۸ س ۱۳۰۸ .

<sup>(</sup>٢) شرح الشافية (٣١:٣١).

<sup>(</sup>٣) همع الهوامع (٢: ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) اللحمان (٧: ٣٩ – ٠٠) .

وسلم: يانبيء الله. فقال: لا تنبر باسمى – أى لا تهمز – و في رواية: فقال: إنا معشر قريش لا ننبر. والنبر: هز الحرف. ولم تكن قريش تهمز في كلامها. ولما حجَّ المهدى قدم الكسائي يصلتي بالمدينة، فهمز، فأنكر أهل المدينة عليه وقالوا: تنبر في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقرآن ». على أن المتصفح لكثير من المخطوطات القديمة يرى كتابة التسهيل شائعة فيها.

- وقال الأب في ص ٤٧٤ في بيت أبي الأسود الدولل : ولا بسبس كالعنز أطول رسلها

ورئمانها يومان ثم يستزول

« الكلمة مصحفة أصلها بشيش بشينن معجمتين يتوسطهما ياء منناة تحتية ساكنة ، والشيش الشيص . . . » إلخ . وهذا التصحيح الذي أورده لا يستقيم به الوزن ، ومن أين لنا تشبيه الصعب الحلق بالردىء من التمر . — وفي ص ٥٧٥ : « الرق ، بالفتح : السلحفاة المائية » . وقد استغرب الأب هذا التعبير لأن السلحفاة تكون دائماً مائية برية » .

والحق أن السلاحف على ضربين: سلحفاة برية لها طبع الحيوان البرى ، وأخرى بحربة لها طبيعة التمساح تعيش فى البحر وتضع بيضها فى الشطوط. وقد عقد الدميرى فصلاً لكل منهما. وفى اللسان: « والرق ضرب من دواب الماء شبه التمساح ». ويقال للسلحفاة البحربة أيضاً الحمسة واللحأة. وقد خصصت المعلمة البريطانية فصلين للسلحفاة البحرية: Sea tortoise وقد خصصت المعلمة البريطانية فصلين للسلحفاة البحرية : Sea turtle جاء فى الأول منهما: مما خصصت فصلين للسلحفاة الرية : مما خصصت فصلين للسلحفاة الرية : Land tortoise Land turtle جاء فى الأول منهما: هما المسلحفاة الرية : الطبائع البرية . هما الطبائع البرية .

- وفي ص ٥٦٦ ورد ذكر « النقل » وهو ما يعبث به الشارب على

شرابه ويتنقل به وجاء فى نصوص القدماء: « ويقال أيضاً بالضم ، وقيل الضم عامية » قال الأب: « وعندنا أن الضم هو الأفصح ، لأنه معرب عن اللاتينية: Nucleus ». والحكم بتعريبه ليسمن القوة بمكان، لأن المادة فى العربية واسعة ، واشتقاق هذه الكلمة من مادتها ليس فيه شىء من العرس. ولو قد ذهبنا إلى أنها معربة ، ما كان هذا اللفظ الذى عرب حكماً ومقياساً فى تقدير الفصيح والأفصح ، إذ أن اللغة العربية لغة مروية ، وللرواية فيها السلطان والحكم والعرب لم يلتزموا فى التعريب مداناة الأصل ولا مقاربته ، وإذما يلزمون ما تطوع له ألسنتهم وأذواقهم .

هذه بعض ما أسعفتني به هذه الصفحات المحدودة من « المقتطف » و بقيت مواضع لم أعرض لها خشية الإطالة .

وإنى لأقدم إلى الأستاذ الأب الجليل شكراً صادقاً ، واعترافاً خالصاً بجميل صنعه فى ما درّس من هذا الجزء من كتاب الحيوان ، وندعو الله أن يمتعه بالسلامة والعافية ، حتى نقرأ دراسته لسائر هذا الكتاب وما بتلوه من مكتبة الجاحظ ، ولنفيد من أدبه البارع وعلمه الوافر الغزير .

# حول كتاب أسماء جبال تهامة وسكانها

لعرام بن الأصبغ السلمى تحقيق عبد السلام محمد هارون النشرة الأولى بتاريخ غرة جمادى الثانية ١٣٧٢ه . تعليق ونقــــد للأستاذ الجليل حمد الجاسر

آثرت قبل إيراد التعليق والنقد أن أورد ما كتبته مقدمة لتحقيق النشرة الأولى التي ظهرت مستقلة قبل إدماجها في نوادر المخطوطات في سنة ١٣٩٤ الهجرية والتي روعي فيها الانتفاع بما صح لي من هذه التعليقات ومناقشة ما وجدته محتاجاً إلى مناقشة .

و إلى القارئ الكريم نص ما كتبته مقدمة لتحقيق الطبعة الأولى الصادرة من مطعة أمن عبد الرحمن بالقاهرة سنة ١٣٧٢ :

## مقدمة التحقيق

(للنشرة الأولى)

## بقلم عبد السلام محمد هارون

امامة:

« تهامة » كلمة : مختلف مدلولها اختلافاً شديداً ، فهى تمتد طولا ما بين عدن إلى تخوم الشام مسايرة شاطئ البحر ، وهي تنكمش أحياناً من الشمال أو من الجنوب ، ومختلف علماء البلدان الأقدمون في ذلك . ولعل أصدق دليل على هذا ما ذكره عرام في صدر كتابه هذا ، أن أول جبال تهامة هو «رضوى» ، وهن من ينبع على يوم .

ويبدو أن ذلك الانبساط والانكماش جاء في مختلف العصور نتيجة للسلطان السياسي أو القبلي الذي كان يسود تلك المنطقة أو يتقلص عنها .

على أن اللغة تعيننا عوناً تاماً فى هذه القضية ، إذ أن اشتقاق تهامة من « التَّهَـَم » ، وهو تغير الربح وركودها وشدة الحر . فالامتداد الساحلي من جنوب اليمن إلى تخوم الشام هو الذي تصدق عليه هذه التسمية .

وإن الراجع إلى أقوال العلماء القدماء ليفهم أن تقسيم الجزيرة العربية يخضع إلى حدما للحجاز ، وهو الجبل الممتد الذى حجز بين شطرين جغرافيين متباينين من الجزيرة ، أحدهما مرتفع وهو نجد ، والآخر منخفض عنه غائر رهو غور تهامة . وسراة هذا الجبل ، أى أعاليه ، هى ما يسمى بالسراة ، ممتدة ما بين أقصى اليمن وأدنى الشام .

فبالطبيعة الجغرافية تكون تهامة هي الغور الضيق الذي يساير بحر القلزم، ضارباً من الجانب الغربي لشبه جزيرة طور سينا إلى أقصى الجنوب من بلاد

اليمن . ويختلف عرضها اختلافاً كبيراً ، فهى بين الطور والسويس جزء ضيق من الساحل (١) . وأوسع موضع فى تهامة هو ساحل جدة . وهناك تهامة اليمن ، وتهامة الحجاز .

وكانت تهامة اليمن فى بعض العهود ولاية ً قائمة بذاتها ، ولا سيما فى عهد الفتح الفارسى لليمن فى نهاية القرن السادس الميلادى ، ثم ولى تهامة هذه من بعد بنوزياد ، وكانت حاضرتها « زبيد » ، ثم أصبحت ولاية خاضعة لأئمة صنعاء .

وهناك تهامة أخرى فى غير الجزيرة العرّية ، وهى على الشاطئ الغربى للبحر ، وهى (تهامة الحبشة) ، ذكرها ابن خرداذبه (٢) ، وهو يعنى بذلك ما يعرف اليوم بساحل « إرتبريا » .

أما تهامة التي يعنيها عرام في كتابه هذا فهي (تهامة الحجاز) لا ريب ، يجعل أول جبالها الشمالية « رضوى » وهي من ينبع على يوم ، ومن المدينة على سبع سراحل: وحدّها الجنوبي الطائف وقراها.

ومع أن ظاهر هذا الكتاب أنه خاص بجبال تهامة وسكانها وما يتعلق بها ، الواقع أنه يشمل الكلام على تهامة والحجاز . فنحن نجد أن ما يحص تهامة ينتهى عندما يقرب من ثلاثة أخماس الكتاب ، أى فى ص ٤٩ . ثم نجد فصلا معقوداً لحد الحجاز ، يتناول كثيراً من البلدان والقرى والجبال والمواقع الحجازية المحاورة للمدينة . وهى وإن يكن ذكرها جاء تبعاً لذكر تهامة لملاصقتها لها ومصاقبتها ، فإنها ظفرت بنصيب وافر من عناية عرام ، واحتلت مكاناً أصيلا من الكتاب .

وأنت حينما تنتهى إلى خاتمة الكتاب تانى هذا النص: « تم كتاب أسماء جبال مكة والمدينة رما يتصل مها » .

<sup>(</sup>١) انظر دائرة المعارف الإسلا مية ( تهامة ) .

<sup>(</sup>٢) المكتبة الجغرافية (٦: ٥٥٥).

وقد بوحى هذا النص بأنهما كتابان أحدهما لتهامة والآخر لمكة والمدينة . وليس الأمر إلا ما ذكرت من استطراد عرام ، وأن كلمة «كتاب » لا تعنى إلا ما كتبه في هذه الناحية ، فإن الأقدمين لم يذكروا لعرام إلا هذا الكتاب «كتاب أسماء جبال تهامة » ، وعنه ينقل الناقلون والمؤلفون .

#### نسبة هذا الكتاب:

ينسب هذا الكتاب إلى « أبى الأشعث الكندى (١) » : وهو عبد الرحمن ابن محمد بن عبد الملك ، وهو الذى روى الكتاب مباشرة عن « عرام » . ولم أجد لأبى الأشعث ترجمة ، ولكن من المرجح أنه من رجال القرن الثالث ، إذ أن شيخه « ان أبى سعد » كانت وفاته سنة ٢٧٤ .

ومن عجب أن ياقوتاً لم ينسب الكتاب إلى عرام فى مقدمته ، ولكن نسبه إليه فى مواضع مختلفة من صلب الكتاب .

وينسب هذا الكتاب أيضاً إلى « السّكوني » ، قال البكرى : « وجميع ما أورده في هذا الكتاب عن السكوني فهو من كتاب أبي عبيد الله بن بشر السكوني (٢) في جبال تهامة ومحالها ، يحمل جميع ذلك عن أبي الأشعث عبد الرحمن بن محمد بن عبد الملك الكندى ، عن عرام بن الأصبغ السلمي الأعرابي » .

وقد رجعت إلى النصوص التي عزاها البكرى فى معجمه إلى السكونى فوجدت كثيراً منها زائداً على كتابنا هذا ، مما يدل على أن « السّكونى » جعل الكتاب أساسه فى الرواية ، ولكنه زاد عليه كثيراً من التعليقات والإضافات ، شأن كثير من رواة الكتب الأقدمين .

<sup>(</sup>١) مقدمة معجم البلدان لياقوت ص ٨ .

<sup>(</sup>٢) السكونى هٰذا كندى أيضاً مثل أبي الأشعث ، فإن السكون ، بفتح السين ، بطن من كندة .

ومن أمثلة ذلك ما وردنى ص ٢٥٩ من معجم البكرى: «وقال السّكونى بإسناده عن موسى بن إسماق بن عمارة قال: مررنا بالبغيبغة مع محمد بن عبد الله بن حسن وهى عامرة، فقال: أتعجبون لها، والله لتموتن حتى لا يبقى فيها خضراء ثم لتعيشن ثم لتموتن. وقال السكونى فى ذكر مياه ضمرة: كانت البغيبغة وغيقة وأذناب الصفراء مياهاً لبنى غفار من ضمرة. قال السّكونى: كان العباس بن الحسن يكثر صفة ينبع للرشيد فقال له يوماً فقرب لى صفتها. فقال:

يا وادى القصر نعم القصر والرادى

من منزل حاضر إن شئت أو بادى

تلقى قراقيره بالعقسر واقفسة

والضب والنون والملاح والحادى » .

فهذا نص واضح أنه ليس من كتاب عرام ، وليس مما رواه السكوني عن عرام .

وفى ص ٨١١: «وروى السكوني عن رجاله عن طارق بن عبدالرحمن قال لسعيد بن المسيب: مررنا على مسجد الشجرة فصلينا فيه . فقال : ومن أبن تعلم ذلك ؟ قال : سمعت الناس يقولونه . . » إلخ . فهذا تعليق على « الحديبية » ومسجدها . وهو مسجد الشجرة ، وليس هذا من كتاب عرام في شيء .

وهذا نص ثالث ليس من كتاب عرام ولا من منهجه فى كتابه ، قال السكونى (١) : إذا أردت أن تصدق الأعراب إلى العجز \_ يريد عجز هوازن \_ ترتحل من المدينة فتنزل ذا الغصة وهى للسلطان ، فتصدق بنى عُوال

<sup>(</sup>١) معجم ما أستعجم ١٢٣٦ .

من بنی تعلبة بن سعد ، ثم تنزل الأبرق أبرق الحمی و هی لبنی أبی طالب ، ثم تنزل الربدة ثم عریج و هی لحرام بن عدی بن جشم بن معاویة ، ثم تنزل الماعزة — ویقال الماعزیة — و هی لبنی عامر ، من بنی البکاء ، ثم تنزل بطن تربة فتصدق هلال بن عامر والضباب ، ثم تنزل تربم و هی لبنی جشم ، ثم تنزل السی فتصدق بنی هلال ، ثم ناصفة و هی لبنی زمنان بن عدی بن جشم ، ثم الشیسة و هی لبنی زمنان أیضاً ، ثم ترعی و هی لبنی جداعة ، ثم تأتی بوانة .

فهذا دليل دامغ أن كتاب السّكوني فى جبال تهامة هو رواية حرة لكتاب عرام اعتمدت على التعليقات الكثيرة والإضافات الاستطرادية ، ويكون البكرى فضفاض العبارة فى كلمته التي سقتها له.

ومهما يكن فإن نسختنا هذه كريمة الإسناد ، يرويها السيراني ، الذي قيل إنه وضع كتاباً في جزيرة العرب ، عن أبي محمد السكرى ، عن أبي سعد ، عن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الملك المعروف بأبي الأشعث الكندى ، عن عرام .

# عرام بن الأصبغ السلمى :

ولم نعثر لعرام على ترجمة . إلا ١٠ ذكره ان النديم عرضاً عند سرده لأسماء الأعراب الذين دخلوا الحاضرة ، فذكره تويناً لأبى الهيثم الأعرابي ، وأبى المجيب الربعي ، وأبى الجراح العقيلي ، وقد ذكره باسمه كاملا ، «عرام بن الأصبغ السلمي » .

ويبدو أنه كان أحد أعراب بنى سليم ممن كانوا يطوفون بالبلدان ويتعرفون مسالكها فيكتسبون بذلك خبرة صادقة . واشتقاق « عرام » من العرامة بمعنى الشدة والقوة رالشراسة . ويقال : عَرَمنا الصبيُّ وعرم علينا ، أي أشيرً ، وقيل مرح وبطر ، وقيل فسد . و « الأصبغ » اسم أبيه مأخوذ

من الأصبغ ، وهو من الخيل ما ابيضت ناصيته كلها ، ومن الطير ما ابيض ً ذنبه .

## عرام النحوى :

وأما عرام الذى ذكره ابن النديم فى الفهرست (۱) ، والقفطى (۲) فى إنباه الرواة ، فهو لقب لأحد النحويين . وعرام ليس اسماً لذلك النحوى بل هو لقب له ، واسمه أبو الفضل العباس بن محمد ، أو المفضل بن عباس بن محمد وكان هذا النحوى فيما ذكروا ما جنا رقيعاً خفيف العقل ، وهو بلا ريب غير عرام بن الأصبغ الذى يعد كتابه هذا وثيقة من أهم الوثائق البلدانية ، وأما من أمهات المراجع الأصيلة .

## نسخة الأصل:

أصل هذه النسخة فريدة في مكتبات العالم ، وهو محفوظ في دار الكتب السعيدية بحيدر أباد في مجموعة برقم ( ٣٥٥ حديث) وتاريخها برجع إلى سنة ٢٧٦ . والنسخة في ست ورقات ، أي اثني عشرة صفحة ، بكل صفحة منها ٢٥ سطراً . ومقياس الصفحة ١٨ – ٢٠ . وهي عسرة القراءة مكتربة بخط نسخي غامض ردى فيه كثير من إهمال النقط ، كما أنها كثيرة التحريف والتصحيف . وقد تغلبت على ما بها من عسر بالرجوع إلى كتب البلدان ، وفي مقدمتها معجم ياقوت ومعجم البكرى ، وهما قد استوعبا معظم نصوص وفي مقدمتها معجم ياقوت ومعجم البكرى ، وهما قد استوعبا معظم نصوص معاجم اللغة وغيرها من الكتب في جميع الفنون التي يتطلبها التحقيق ، غير معاجم اللغة وغيرها من الكتب في جميع الفنون التي يتطلبها التحقيق ، غير معاجم اللغة وغيرها من الكتب في جميع الفنون التي يتطلبها التحقيق ، غير معاجم اللغة وغيرها من الكتب في جميع الفنون التي يتطلبها التحقيق ، غير معاجم اللغة وغيرها من الكتاب على أقرب ما يكون من السلامة .

<sup>(</sup>١) ابن النديم ١٢٧ مصر ٨٦ ليبسك .

<sup>(</sup>٢) إنباد الرواة القسم الرابع من المجلد الثانى ص ٣٩٩ مصورة دار الكتب المصرية .

#### تحقيق هذا الكتاب:

لم أكن أعرف شيئاً عن وجود هذا الكتاب إلا ما كان يقع تحت نظرى كثير اً عند مراجعتى لمعاجم البلدان من ذكر (عرام بن الأصبغ السلمى) حتى كان يوم لقيت فيه الصديق الكريم (الشيخ سليمان الصنيع)، وكنت قد شرعت في عمل علمي يرمى إلى نشر المخطوطات النادرة الصغيرة، وهو الذي أخرجت منه مجموعتين مشتملتين على تسعة كتب نادرة باسم « نوادر المخطوطات » فأخبر في حضرة الأخ أن لديه مخطوطة جديرة بالنشر، هي كتاب عرام هذا، ووعدني أن يرسله إلى من الحجاز لأقوم بتحقيقه ونشره، وكان أن بر بما وعد به، وأرسل النسخة إلى فوجدتها مخطوطة سنة ١٣٦٨ عن نسخة نقلها الشيخ إبراهيم حمدي مدير مكتبة شيخ الإسلام عارف حكمت بالدينة عن نسخة الهند !. ونسخة الأخ الشيخ سليمان هذه قد عني بمر اجعتها وتحقيق بعض مواضع منها.

ثم تفضل الشيخ الجليل (السيد محمد نصيف) فكتب إلى يشفع رغبة الشيخ سليمان برغبته الكريمة ، وأرسل إلى نسخة أخوى نقلها الشيخ عبد الرحمن بن يحيى اليماني عن الأصل الهندى فى دقة وإتقان ومطابقة للأصل

ولكن ذلك كله لم يقنع ضميرى العلمى ، إذ أن أصل الكتاب ، وجود ، وأن من الممكن الحصول عليه ، فانتهزت فرصة رحلة الأخ البار ( الأستاذ رشاد عبد المطلب ) إلى الهند فى بعثة جامعة الدول العربية لجلب صور مخطوطاتها النفيسة ، فأوصيته أن يحضر معه صورة كتاب عرام . فكان له الفضل الطائل فى أن تمكن من اجتلابها ، فكانت هى الأصل الذى اعتمدت عايه فى نشر هذا الكتاب .

فالشكر لحضرة الأخ ( الشيخ سليمان الصنيع ) على ما بذل من فضل

بتعریفی بهذا الکتاب وما قدم من خیر ، ولحضرة الأخ ( الأستاذ رشاد عبد المطاب ) الذي كان له فضل اجتلاب نسخة الأصل من الهند .

وليس يفوتني أن أجعل خاتمة كلمتي هذه شكر السيدين النبيلين (السيد محمد أنصيف) و (السيد يوسف زينل) لما أظهرا من اهتمام كريم أبنشر هذا الكتاب، وما قاما به من الإنفاق على طبعه، إسهاماً في نشر العلم وأداء الأمانة ي

القاهرة في غرة جمادي الثانية سنة ١٣٧٢ (١).

علائيه محمقارون

<sup>(</sup>١) هذا هو تاريخ النشرة الأولى ، وقد ظهر محرفاً تحريفاً مطبعياً فيها قبل فقرئ سنة ١٣٧٣

# نقد النشرة الأولى

ذاك ما كتبته فى صدر نشرتى الأولى لكتاب عرام . وقد سرنى عظيم السرور أن يظهر بعد نحو ثلاثة أشهر من ظهور هذه النشرة نقد علمى لها بقلم الأخ العالم الشيخ حمد الجاسر عضو المجمع العلمى العربى بدمشق ، فى مجلة المجمع بالمجلد ٢٨ : العدد الثالث ص ٣٩٦ – ٤٠٢ بتاريخ شوال سنة ١٣٧٢ ، والعدد الرابع ص ٩٩ ص ٩٩ بتاريخ المحرم سنة ١٣٧٣ .

وأنا ممن يعجبه النقد إعجاباً ، ويرىفيه إتماما لأداء الأمانة العلمية الى يحملها العلماء جميعاً لا ينفرد أحد منهم بحملها وحده . ويرى كذلك أن من كتم الأمانة آثم فى حقها وفى حق العلم .

فكان من الطبيعي عندى آن التي ذلك النقد في غبطة ، وكان من الطبيعي أيضاً أن أغض الطرف عما يندفع فيه الناقد أحياناً من لغة هي أشبه بنزوات الظافر في حومة القتال ، فهي نزوات قل من عصم نفسه البشرية من أمثالها .

وقد كنت دعوت من قبل إلى أن يكون النقد بين الأدباء جارياً على سنن رفيع من أساليب التعبير ، وأبن يكون مبرأ من العوامل الشخصية ، وكتبت قديماً فيما كتبت في مجلة الثقافة الهدد ٦٤٧ مايو سنة ١٩٥١م .

« لم يعند النقد الأدبى كماكان بالأوس تجريحاً وتشهيراً بالمنقود ، بل آن أن نصطنع الجد فيما يمس أقدار الأدباء وكرامتهم العلمية ، فإن العثار أو يعرض للأدباء جميعاً ، لا يرتاب في ذلك إلا مغتر ، أو ذاهب العقل ، أو متهافت النفس . وأمر النقد لا يعدو أن يكون معاونة ومجادلة في الرأى ، أو مشاركة في التهدى إلى الصواب . والنقد أبداً خادم للعلم ، وليس ضرباً هيئاً من فنون الهجاء ، وإنما هو فن رفيع يتأتى إليه الأديب في خلق سمع وخطاب كرم » .

وبهذه الروح التى أعتز بها وأومن بوحيها إيماناً صادقاً ، أنشر صدر كلمة الأستاذ الجاسر ، وهى كلمة كريمة كنت أرجو أن تكون مبرأة من بعض الهنات التى شوهت شيئاً من قسماتها . ولكن الكمال لله وحده .

وأعود هنا فأقول: إن النسخة التي تأدت إلينا من كتاب عرام عريقة في التصحيف والتحريف عسرة القراءة ، بحيث تجعل المحقق في صراع مع كل لفظ من ألفاظها ، وأحياناً بين كل حرف من حروف ألفاظها . ومهما بذل محقق جهده ووكده فليس بمستطيع أن يحررها تحريراً كاملاً.

لذلك أيضاً أعان غبطتى بما ظفرت به هذه الرسالة من تحقيقات وتصحيحات وتعليقات للأستاذ الناقد الكريم ، بلغت جميعها نيفاً وعشرين ، وسيرى القارئ أثر ما صح عندى من هذه النقدات والتعليقات في مواضعها إن شاء الله .

وقد ظن بنا الأستاذ الجاسر أنا قد اطلعنا على نشرة الأستاذ الميمنى عند تحقيق النشرة الأولى ، وأنا كتمنا ذلك على القراء!! وهى تهمة ماذجة نرجو له من أجلها غف اناً واسعاً من الله ، فإنى لم أر هذه النسخة للمرة الأولى إلا ظهر يوم الحميس ١١ شوال سنة ١٣٧٤ فى دار صديقه وصديقنا الأستاذ رشاد عبد المطلب .

و إليك ما كتب الشيخ الناقد في صدر كلامه مقروناً بشكرى الصادق ، وعتبي الصادق أيضاً :

# أسماء جبال تهامة

## تأيف: عرام بن الأصبغ السلمي

تحقيق : عبد السلام هارون الأستاذ المساعد بجامعة القاهرة

لنشر هذه الرسالة قصة نجماها بأن الشيخ إبراهيم الخربوطلي مدير مكتبة (شيخ الإسلام) في المدينة (المتوفى سنة ١٣٧١) زار الهند في عام١٣٥٧ فرأى العلامة المحقق الشيخ عبد العزيز الميدى عضو المحمم العلمي العربي يقوم بنسخها ، فساعده في مقابلة ما نسخه على الأصل ، ونسخ هو نسخة أتى مها إلى الحجاز . و لما مر مجدة نزل في ضيافة السرى المفضال السيد محمد حسن نصيف وأطلعه على هذه النسخة ، فاستنسخها الشيخ نصيف وأطلع عليها كثيراً من المعنيين بالعلم من علماء وغيرهم ، فمنهم من نسخها ومنهم من استفاد منها . وكان ممن نسخها على نسخة الشيخ نصيف الشيخ سليمان الصنيع . وقد بذل جهداً مشكوراً في تصحيحها بمقابلة ما جاء فيها على معجم البلدان ومعجّم ما استعجم وغيرهما من الكتب . إذ نسخة الشيخ الخربوطليُ كثيرة التحريف والغلط ، زيادة على ما في الأصل من ذلك . ولما زار مصر أطلع الأستاذ عبد السلام محمد هارون على أمر هذه الرسالة لكي ينشرها في مجموعة من الرسائل النادرة (١) ، وبعث إليه بعد أن عاد من مصر بنسخة ، ولكنه لم ينشرها بل قال في مقلمة المحموعة الثانية من ﴿ نُوادَرُ المُخطُوطَاتُ ﴾ ص ١١٦ : « كنت قد اعتزمت أن أنشر في هذه المحموعة كتاب عرام بن الأصبغ السُّلَـمي في أسماء جبال تهامة . . ولكن علمت أن العلامة عبد العزيز الميمني الراجكوتي قد قام بنشر هذا الكتاب ، فآثرت أن أوَّجل صنعه إلى أن أطلع على نسخته».

<sup>(</sup>۱) يعنى نوادر المخطوطات.

أما الشيخ الميمي فقد نشر الرسالة – كما ذكر الأستاذ عبد السلام – نشرها في مجلة الكلية الشرقية التي تصدر في مدينة لاهور في الباكستان : (Oriental College Magazine) بعد أن وضع لها مقدمة وصف فيها الأصل ، وتحدث عن مؤلف الرسالة . وأشار إلى شيء من خبر المكتبة التي وجدت فيها .

وقد أراد الشيخ محمد نصيف نشر هذه الرسالة – لأنه لم يطلع على ما نشره الشيخ الميمي – فبعث بها إلى ( المجمع العلمي العربي ) فأرجعت إليه وقيل له: ينبغي أن يقوم بتصحيحها فلان – كاتب هذا المقال – فبعث بها إلى ، ولكني رأيت تحقيقها تحقيقاً مفيداً يتطلب الحصول على صورة عكسية من الأصل ( فتوغر افية ) وأبديت للشيخ نصيف عدم صلاحية نسخته للنشر قبل مقابلتها على الأصل مقابلة دقيقة ، فبعث بها إلى الشيخ عبد الرحمن المعلمي اليماني – وكان إذ ذاك في الهند من القائمين على نشر الكتب التي نطبعها دائرة المعارف العثمانية في ( حيدر أباد ) فقابلها على الأصل مقابلة دقيقة ، ونسخ نسخة أخرى عن الأصل بعث بها إلى الشيخ نصيف . و بمقابلة تلك النسخة ظهر أن نسخة الشيخ الخر بوطلي كثرة التحريف والغلط .

ثم رأى الشيخ محمد نصيف أن يقوم بنشر الرسالة ، وأن يتولى نشرها الأستاذ عبد السلام هارون . وكانت الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية قد بعثت إلى الهند السيد محمد رشاد عبد المطلب ليصور بعض المخطوطات العربية النادرة . فكان مما صور أصل هذه السالة .

وقد حرَصت حينما كنت في القاهرة على الاطلاع على النسخة التي صورتها الإدارة الثقافية ، ولكنني لم أتمكن من ذلك مع ما بيني وبين السيد محمد رشاد من الصلة ــ التي أعتبرها أنا قوية ــ وقد تكرم فأعارني نسخة من النسخ التي طبعها الأستاذ الميمني .

وقد اتصلت بالأستاذ الجليل الشيخ محب الدين الخطيب ، وتحدثت معه فى موضوع نشرها ولكنه قال: إن الأمر يتطلب وجود نسخة من الأصل.

ولعل الله أراد لهذه الرسالة خيراً ــ بإحيائها وتحقيقها من علامة محقق، ذي خبرة ودراية وطول معاناة، هو الأستاذ عبد السلام هارون.

وليس لنا من عتب نوجهه إلى إخواننا فى مصر الذين قد تحول ظروفهم الخاصة دون إطلاعنا على ما نرغب الاطلاع عليه من الكتب الى لنا حق الاطلاع عليها – وخاصة مخطوطات الإدارة الثقافية – نعم ليس لنا من حق فى عتبهم ، فلعل لهم من العذر ما نجهله . غير أننا نعلم – كما يعلمون – أن التعاضد والتساند والتآزر فى سبيل العلم أمور يجب أن تقدم على كل اعتبار .

وأما كلمتنا عن الأستاذ عبد السلام – فى تحقيقه لهذه الرسالة – فهى تحوى شيئاً من الاختلاف معه فى شأن التحقيق ، وهو اختلاف ما كنت أوده ، إذ الاختلاف شر فى جميع وجوهه ، غير أن واجب العلم يقضى به لقد قلت فى كلمات نشرت فى (الرسالة ، ومجلة المحمين كالأستاذ مصطفى السقا الفتح ، ومجلة الحج ) إن بعض إخواننا الجامعين كالأستاذ مصطفى السقا والأستاذ الله كتور زكى محمد حسن قاموا بتحقيق بعض المؤلفات أو ترجمتها قياماً لا يتناسب مع ما لهم من منزلة علمية رفيعة ، وخشيت أن يكون ما قيل من أن بعض العلماء المشهورين يكتنى برضع استه على المؤلف الذى يراد منه تحقيقه ، ويكل الأمر إلى بعض إخوانه ممن لا يبلغرن منزلته – خشيت أن يكون هذا حقاً . أما الأستاذ عبد السلام فأنا أبر ئه من هذه الوصمة ، لأنى شاهدت من آثار عمله فى تحقيق بعض المؤلفات القديمة ما لم أشاهده من كثير عمنون بذلك .

وكنت أود أن أجد في هذه الرسالة ما وجدته في غيرها من الكتب التي حققها أو أكثر مما وجدته ، غير أنني – وإن رأيت فيها ما يسر ويفيد ويمتع–

رأيت كل هذا قليلاً بالنسبة لما كنت أتوقه من الأستاذ . ولكى أدلك على 'قولى بحسن بى أن أذكر بعض ما رأيته فى حاجة إلى مزيد من العنابة .

لم يشر الأستاذ عبد السلام إلى أن العلامة الميمي نشر هذه الرسالة (۱) . أو الأمانة العلمية والاعتراف لكل ذى حق بحقه يقضيان بعدم إخفاء مجهود هذا المحقق (۲) الذى لا بجهل باحث فى الأدب العربى ما له من أياد فى سبيل تحقيق كثير من الكتب الأدبية ، ولا ينكر ما له من فضل وعلم . ولا أكون مبالغاً حينما أقول بأن جهده فى تحقيق هذه الرسالة لا يقل عن جهد الأستاذ أعبد السلام إن لم يفقه . فالميمنى مثلا أوضح من حالة عرام وبين عصره فذكر أنه من أهل القرن الثانى وأول الثالث (۳) وأنه عمن دخل خراسان مع عبد الله ابن طاهر سنة ۲۱۷ و هذه من الأدور التى فاتت الأستاذ هارون ، وهى أدور لا بد منها ، إذ معرفة المؤلف أهم ما يعتنى به محقق الكتاب .

قد يقال بأن الأستاذ يجهل كون الميمني قام بتحقيق هذه الرسالة . ولكن هذا يردّه أمور :

<sup>(</sup>١) كيف يتفق هذا مع ما نقله الأستاذ من قولى ، في مقدمة هذا المقال ؟!

<sup>(</sup>٢) كذا طوع للأستاذ الجاسر قلمه ولسانه أن يزل هذه الزلة التى لا تليق برجل يعلمنى حق العلم ، ويعلم حرصى على التنويه بفضل كل ذى فضل ، ولا سيما العلامة الميمنى الذى لا يكاد يخلو كتاب من كتى من التنويه بفضله ، وقد كنت شريكاً له فى نشر خزانة الأدب مع المغفور له أحمد تيمور باشا . والصلة بينى وبينه وثيقة لا يضيرها مثل هذا الادعاء . أما السر فى إخفائى مجهود هذا المحقق كما زعم الشيخ فهو أنى لم أكن رأيت هذا المجهود بعد ، فكيف أظهر شيئاً لا يزال عندى فى ضمير الغيب ؟! وكيف يقال أنى أخفيت ما لم يظهر لى بعد ؟! وأما السر فى عدم اطلاعى على نسخة الميمنى التى اجتلبها الأستاذ رشاد عبد المطلب من الهند فقد أفصح عنه الشيخ نفسه بقوله فى هذا المقال : « وقد تكرم فأعارفى نسخة من النسخ التى طبعها الأستاذ الميمنى » . لذلك لم تقع إلى هذه النسخة التى احتجزها الأستاذ الجاسر ويتست من الاطلاع عليها إلا يوم ١١ شوال من سنتنا هذه ، كما أسلفت القول .

 <sup>(</sup>٣) هذا يطابق تمام المطابقة ما ذكرته في نشرتى الأولى ص ٦ س ه - ٦ من المقدمة .
 ولكن يأب الأستاذ إلا أن يتلمس سواقط النهم .

١ – أنه صرح بعلمه بذلك قبل شروعه فى تحقيق الرسالة .

٢ – أن السيد محمد رشاد عبد المطلب الذى قال الأستاذ هارون بأنه أوصاه بإحضار نسخة مصورة من أصل الرسالة فأحضرها ، قد أحضر فى الوقت نفسه نسخة من تحقيق الميمني (١) .

٣ -- أننى نشرت فى الرسالة فى العام الماضى نبأ نشر الأستاذ الميمنى ،
 أثناء نقدى لطبعة السقا لكتاب (معجم ما استعجم) . وليس عبد السلام ممن يوصف بأنه لا يقر أ مجلة (الرسالة) وهو ممن يكتبون فيها (٢) .

هذا الأمر – تجاهل الناشر لما يقوم به من سبقه فى سبيل تحقيق ما يقوم بنشره – مما أخَد على الأستاذ السقا وأخذ على بعض العلماء الجامعيين . وكنا نود أن يتنزه عنه الأستاذ عبد السلام هارون (٣).

قال الأستاذ عبد السلام في مقدمة الرسالة : « أصل هذه النسخة فريدة في مكتبات العالم ، وهو مخطوط في دار الكتب السعيدية بحيدرأباد في مجموعة برقم ٣٥٥ حديث وتاريخها يرجع إلى سنة ٨٧٦ والنسخة في ست ورقات ، (أي في اثنتي عشرة صفحة) ».

كذا قال الأستاذ . ولكننا نجد الأستاذ الميمني حينما وصف الرسالة قال : « يوجد في الخزانة السعيدية في حيدر أباد مجموعة فيها ٢٧ رسالة في

<sup>(</sup>۱) قد استعنت بالمنطق واستعان جمع غفير من أصدقائى ليجدوا نتيجة حتمية لهذا تتعلق بشخصى ، فأعيتهم هذه النتائج . والواقع أن النسخة المصورة وردت مع بعثة الهند فى حقائبها بالطائرة ، وأما الكتب ومنها كتب الأستاذ رشاد الحاصة فوردت بطريق البحر بعد شهرين . (۲) ولكنهم لا يقرمون فيها كل شيء ، وقد تفوتهم قراءة عدد بأكمله . وهذا ما حدث لى ، فإنى مع شديد الأسف لم أقرأ للأستاذ هذا النقد ، وسأحاول أن أستفيد بقراءته إن شاء الله . (٣) نطلب من الله للأستاذ الجاسر غفراناً فيها رمانا به من سوء ، ونتلو فى ذلك قوله جل وعز : «وأن تعفوا أقرب للتقوى » .

الأحاديث والرجال . أولها خلق أفعال العباد للبخارى ، ووافق الفراغ من كتابتها ١٨ جمادى الأولى سنة ٧٨٦ وثبت على طرة الحاتمة : بلغ مقابلة على الأصل المنقرل منه فى مجالس آخرها فى ليلة يسفر صباحها عن يوم الحميس من ذى الحجة الحرام سنة ٧٨٧ كاتبه محمد بن على . ولكنه مع هذه الدعوى الفارغة آية فى التصحيف والتحريف . ورقم كتاب عرام فيها 17 فيما بن ص ١٥١ — ١٥٩ أى أنه وقع فى تسع صفحات فحسب » .

هذا ما قاله الأستاذ الميمني ، وهو مخالف وصف الأستاذ عبد السلام في تاريخ النسخ ، وفي عدد الصفحات ، فأجما أصح قولا ؟ الظاهر أن الميمني هر المصيب (۱) ، وأن الأستاذ عبد السلام نقل تاريخ النسخ عن نسخة سليمان الصنيع ، وهو نقلها عن نسخة أصلها نسخة الحربوطلي التي جاء فيها التاريخ كما ذكر الأستاذ هارون ، غير أن الشيخ نصيف لما بعثها إلى الهند لتقابل على الأصل كان مما صحح هذا الموضع ، صححه الأستاذ عبد الرحمن اليماني كما جاء في نسخة الأستاذ الميمني . يضاف إلى ذلك أن الأنموذج الذي نقله الأستاذ مصرراً في نسخة ليس فيه شيء من تاريخ النسخ مع أنه آخر الرسالة . فالظاهر أن الذين صوروها صوروها وحدها رهي خالية من التاريخ فاعتسد الأستاذ عبد السلام على ما حاء في نسخة الأستاذ الصنيع ، وهو غلط .

و بعدأن أورد الأستاذ حمد الجاسر هذه النقدات في مقالين بمجلة المجمع<sup>(۲)</sup> قال في خاتمة قوله:

<sup>(</sup>۱) قد يكون ذلك فيها يتعلق بتاريخ النسخ ، فإن مصورتى خلو منها ، واعتمدت على ما تأدى إلى من نسخة الشيخ سليهان الصنيع . أما فيها يتعلق بعدد الصفحات ، فهو تجن محض من الأستاذ ، فإن النسخة بيدى أقلبها مراراً . وقد حرصت في هذه النشرة أن أبين أوائل هذه الصفحات (الاثنى عشرة) لا التسع كما نقل الشيخ عن العلامة الميمني .

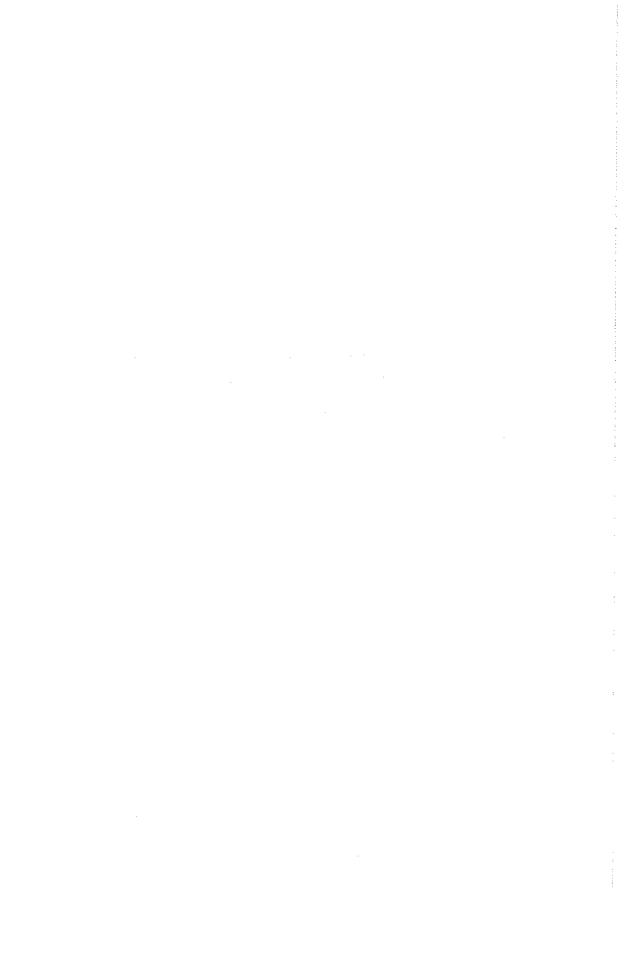
<sup>(</sup>۲) مجلة المجمع العلمى العربي بدمشق في الجزأين الثالث والرابع من المجلد ۲۸ ، ۱۹ شوال سنة ۱۳۷۷ هـ ۳۶ من المحرم سنة ۱۳۷۳. وقد اشتمل المقال الأول على ست ملاحظات والثانى على ۲۳ مأخذاً نبهت عليها في مواضعها من كتاب عرام المنشور في نوادر المخطوطات مم الرد على معظمها .

«هذا ما رأيت إيراده مما لاحظته على هذه الرسالة التى قام بتحقيقها السيد عبد السلام محمد هارون الأستاذ المساعد بجامعة القاهرة ، ولا أريد أن أغمطه حقه أو أقلل من عمله ، فهو أجل من أن ينكر فضله . وأنا أربأ بنفسى عن الاتصاف بصفة سيئة ، ولكننى أردت المشاركة فى إبراز هذه الرسالة إبرازاً يجعل النفع بها تاماً . وقد قام الأستاذ - فى هذا السبيل - قياماً مشكوراً فرجع إلى ٣٢ كتاباً من المراجع العامة ، ووضع للرسالة فهارس شاملة لأسماء المواضع أو للأعلام رللقبائل ، وللنبات ، وللحيوان ، وللقوافى ، وللغة ، وزينها بكثير من الحواشى المفيدة ، وشكل أسماء المواضع ، فجاء عمله فى هذه الرسالة - كعمله فى غيرها من الكتب الكثيرة التى حققها - مفيداً نافعاً » .

هذا . وليس يفوتني أن أكرو الثناء والشكر للأستاذ العلامة الجليل ، ألهمنا الله وإياه التزفيق والسداد .

| :             |
|---------------|
|               |
|               |
| :             |
| :             |
| İ             |
|               |
| :             |
|               |
| <u>:</u><br>: |
| :             |
| :             |
|               |
|               |
| :             |
|               |
| :             |
| :<br>:        |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
| ÷             |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |

# البَابُ الرَّاعِ الرَّامِعِ النَّامُ الْمُعْمِلُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ النَّامُ



## كتاب العيوان للعاحظ (\*)

بتحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون

## للأستاذ عبد المنعم خلاف

أقدم عملاً عظيماً في لون من ألوان الأدب العصرى لم يوجد إلا بعد أن وجدت المطبعة ، ووجدت بحوث المستشرقين وفن إخراج الكتب .

وهو عمل يتصل بالعلم بما فيه من التحقيق وتحرير النصوص ، ويتصل بالأدب بما فيه من ملكة التذوق والترجيح واستفتاء الثقافة الأدبية والاعتماد على المحفوظ المذكور من نصوصها ، ويتصل بالفن بما فيه من تنسيق وتبويب وإخراج جميل يروع و مجذب العين واليد إلى الكتاب .

وكاد هذا العمل يكون خاصة موقوفة لأقلام المشرقيات الأجانب لولا نفر قليل من المشارقة أنفسهم ساهموا بأقلامهم في هذا العمل النافع القيم الذي هو في الحق ميلاد جديد للكتب القديمة تهتز له عظام مؤلفيها القدامي غبطة بتسهيل الانتفاع بما تركوا من آثار جليلة قد يذهب بما فيها من الفائدة عند شباب هذا الزمان أنها ألفت على غير ما ألفوا من الكتب الحديثة المبوبة التي يعلن فيها كل مبحث عن نفسه في سهولة واقتراب إلى الأذهان التي لم تتعود الصر والجالد على التعرف إلى الآثار القديمة لانقطاع الأسباب وبعد الزمن وتغير الأساليب وكرة الملاهي وحب السرعة ، ومرض الهمة وكلال العزيمة.

وإذ أقدم هذا العمل العظيم أشعر في نفسي بغبطتين: الأولى: غبطتي ببعث مكتبة الجاحظ أديب العربية العاسية الأكبر: ووارث علوم عامائها

<sup>(\*)</sup> نشرت بالعدد ٢٧٥ من مجلة الرسالة .

وأدب أدبائها وخفة ظرفائها ، وسجل دنياها الزاخرة ، ومصور حياتها المتشعبة ، بعث فيه من الجدة والفن والطرافة المخيل إلينا أنها انحسرت عنها قريحة معاصرة .

والثانية: غبطتى بأن هذا البعث كان على يد صديقى الثبت الضليع الأستاذ عبد السلام محمد هارون الذى أعرف كما أعرف نفسى إذ كان صديتى الأول وصنوى في عهد الدراسة العزيز.

وأخشى أن يحسب حاسب أنه قد طغى و ثوقى بهذه الشخصية وحبى لها على تقدير عملها فى « الحيران » تقدير أ بعيداً عن الغلو ، كما أخشى أن يظن ظان أن الأمر فى هذا التقديم مرجعه إلى « توريط » الصداقة و تقريظ الأصدقاء بعضهم بعضاً . وحسب ذاك الحاسب و هذا الظان أن يرجعا إلى الجزء الذى طبع من الحيوان ليريا المجهود فيعرفا الشخص الذى بذله كما عرفته أنا منذ خمس عشرة سنة أديباً متصلا بصميم الأدب العربى مقاباً بده وعينه فى مراجعه القريبة والبعيدة ممتائاً من حربي تصوصه .

وإذا كانت الأمور تقاس وتقدر بما يبدل فيها من مجهود له نتيجته النافعة فأظن أن ما في المطبوعة الحديثة من الحيوان من التحقيقات وتحرير النصوص وفهارس المعارف وأجناس الحيوان وأعلامه وأعلام الناس والقبائل والطوائف والبالمان والأماكن والأمثال والشعر والأرجاز واللغة والكتب وأيام العرب ، أظن هذا كاله عملا أشق وأنفع من كثير من الكتب التي يرساها مؤلفوها إرسالاً سهلاً . وأظن أنه يستتبع تقدير صاحبه تقديراً ترضى به نفسه . وقد صار العلم الآن بما في الكتب القديمة سهل المورد بأمثال هذه الفهارس التي تنفض ما في الكتب نفضاً ، وتعان عن كل كلمة فيها إعلاناً عريضاً يأخذ بعيون الباحثين إلى ما يلقون من الأشباه والنظائر والمختلفات ، عما يوفر عليهم الجهد والوقت والاستذكار ، حتى لقد شاعت هذه الكلمة « إن العلم الآن معرفة ما في الفهارس » .

وقد ابتدع الأستاذ هارون فهرساً قيماً لما في الحيوان من المعارف التي وضع لها هو أيضاً عنوانات فصلت أنناء الكتاب ، وهو لون طريف في التعريف بما ورد في الكتاب حشواً في غيره ، مما قد يمر عليه القارىء عفواً بدون ترقب ولا نعقب ؛ وهو عمل عظيم في كتب شأن ، ؤلفيها الاستطراد أو إلقاء ما في الذاكرة متى حضر ولر بدون مناسبة قرببة ، وإنما هو جُود الذاكرة .

والأوائل كانوا على رأى فى الأدب هو أنه الإلمام من كل شىء بطرف، ولذلك كانوا نحرجون كتبهم الأدبية إخراجاً يرضى هذا التعريف. فكانت كتبهم الغالبة أشبه شىء بحديث الحالس وأماليها. غير أن هذا اللون من التأليف نبا عنه الذوق العصرى الذى لا يرضى من المعارف إلا ما كان فصائل وأجناساً مصدوماً بعضها إلى بعض مميرة بعنوانات تضم الشتيت كما يضم اللقب الأسرة، ولا يرضى أن يذهب فكر القارىء شعاعاً وبدداً هنا وهناك وقت القراءة.

وعلى ذلك كل عمل يرشد القارئ الجديد إلى ما يبحث عنه فى بطون الأسفار القديمة رأساً بدون اضطراره إلى الحوض فى بحر لا ساحل له ، وفى مباحث لا حاجة له إليها ، فهو عمل من أعظم ما يربط أسباب الجديد بالقديم و بجلو الدرر المدفونة بن طيات الكتب التي فيها كثير من الحصا والتراب .

وقد قدم الأستاذ هارون « مكتبة الجاحظ » التى « سيعمل جهده على إخراج ما يمكن منها بعون الله ما مد له فى الحياة » تقديماً بديعاً تحدث فيه عن بيان الجاحظ وعصره والتأليف فى عصره ومؤلفات الجاحظ ومنحاه فى التأليف وقيمة كتبه فى نوادى الأدب وذيرعها ووراقيها . وقد أتى فى هذا الحديث بفوائد ممتعة .

وقد قدم كذلك كتاب الحيوان تقديماً خاصاً عرض فيه لمنشأ التأليف في الحيوان عند العرب ولمراجع الجاحظ في تأليف كتابه من القرآن والحديث

والشعر العربي وكتاب الحيوان لأرسطو ومحاولات المعتزلة وجدالهم فيما بين أيديهم من ألوان المعارف جليلها ودقيقها بشم المجهود الشخصي للحاحظ وولوعه بسباحث الحيوان ولوعاً حمله على أن جالس الملاحين وصائدى العصافير والحوائين وغيرهم من القائمين على شئون الحيوان . وهو لعمر الحق مبحث في غاية النفاسة وفي صميم الأدب الأصيل اهتدى إليه الأستاذ هارون ابتداء ، لم يسبقه إليه سابق فيما أعلم . ومن المباحث القيمة أيضاً في هذا التقديم تحقيق زمن تأليف الجاحظ للحيوان وتبيين قيمة كتاب الحيوان بما فيه من المعارف الطبيعية والمسائل الفلسفية وسياسة الأقوام والأفراد ونزاع الطوائف ، والمسائل الجغرافية وخصائص الأجناس وقضايا التاريخ وأحاديث الطب والأمراض والمفردات الطبية ، وأحوال العرب وعلومهم ومزاعمهم، ومسائل كثيرة في الفقه والدين ، مضافاً إلى ذلك كله فكاهة الجاحظ الساخر ومسائل كثيرة في الفقه والدين ، مضافاً إلى ذلك كله فكاهة الجاحظ الساخر أو فلتير الشرق — كما لقبه الأستاذ الزيات — واختياره للصفوة المختارة من حر الشعر العربي ونادره ... إلى آخر ما تمتاز به مؤلفات أبي عثمان بن البحر ...

« وبعد » فنظرة واحدة إلى صفحة من صفحات الكتاب بصلبها وهامشها تقف القارئ مباشرة على مقدار الجهد العنيف الذي بدله الأستاذ الصبور محقق الكتاب ، في ضبط الألفاظ وشرحها وفي مقابلة النسخ القديمة التي اعتراها كثر من التصحيف والتح يف ، وفي أمانته وحرصه على استثنان القارىء فيما أثبت أو نفي من أوضاع الكتاب وكلماته وتوجيهاته . مع تواضع جميل يعرف في طبعه كما يعرف في قوله من تقديم الكتاب : « وأما أنا فلست بمكان من يدعى العصمة أو يحال السلامة ، فايس يكون ذلك إلا لمن ذهب عن نفسه وتعلق بالباطل .

« ولكننى يعجبنى أنى بذلت فيه غاية الجهد وأنى التزمت جانب الأمانة فلم أسقط حرفاً ولم أز دحرفاً إلا استأذنت القارئ » .

ثم نظرة أخرى إلى ثبت مراجع تقديم الكتاب وتحقيقه وشرحه نرى

القارىء مقدار سعة اطلاع الأستاذ واهتدائه إلى مواطن الفتوى فيما بشتبه عليه من خبر أو نص أو توجيه وإلى ما يعتمد عليه فى إخراج هذا السفر الجليل وما وراءه من مكتبة الجاحظ ،

فجزاه الله الكريم وأمتع به أصدقاءه ونفع بجهوده الموفقة اللغة العربية .

والشكر الجزيل لحضرات ناشرى الكتاب نى ثوبه الأنيق وورقه الفاخر وحروفه الواضحة .

# تعقيبات(\*)

## بقلم الأستاذ / محمد فهمى عبد اللطيف الحرر بالأخبار

#### مكتبة الجاحظ:

أتم صديقنا الباحث المحقق الأستاذ عبد السلام هارون تحقيق كتاب الحيوان لأبى عثمان الجاحظ وأخرجه للناس مصححاً مقوماً مكملاً ، فلو رآمِ الجاحظ لقرّت به عينه وطابت نفسه وشكر للأستاذ الفاضل هذا الصنيع الذى أحيا به أثراً خالداً ، وأسدى به إلى العربية يداً . . .

ونشر الكتب وتحقيقها ليس بالأمر الهين ، ولكنه عمل يشترك فيه الذوق والفهم ، والعلم وسعة الاطلاع ، ويقتضى بذل الجهد وطول البحث والصبر على مراجعة النصوص ، وهذا كله قد اجتمع للأستاذ عبد السلام هارون ، وتجلى فيما أخرج من كتب قيمة وحقق من أسفار نافعة ، وقد أعطى لكتب الجاحظ قدر أكبر آمن عنايته ، فهو الآن يعد العدة لإخراج الحلقة الثانية من مكتبة أديب العربية الكبر ، وهي كتاب البيان والتين ، وقد راجع الأصول المخطوطة لهذا الكتاب ، وكمل مواضع النقص فيه ، واستونى مواقعه الناقصة شرحاً وتعليقاً ، رما بني إلا أن يقدمه إلى أبناء العربية في أجمل حلة من التنسيق والطبع . . . .

على أن الذى يدعو إلى الغبطة أكثر أنه الآن يهتم بجمع الأصول لرسائل الجاحظ المفقودة ، وقد هيأ فعلاً رسالة « حيل اللصوص » لأبي عثمان ،

<sup>(\*)</sup> نشرت في العدد ٥١١ من مجلة الرسالة .

وكان الظن بهذه الرسالة أنها ضاعت فى أجواء العصور الخالية، وإنه لجهد نافع ، وعمل مشكور (١) .

إن هذا الذى ينهض به الأستاذ هارون لعمل تنوء به الجماعة ، ولو نهضت به جامعة أو جماعة لحسبته من مفاخرها الحالدة ، ولكنه عمل ينهض به فردر مخلص للعلم . وهو صامت صابر ، قانع بأنه يؤدى واجبه العلمى ، ثم هو لا يظفر من جامعاتنا وهيئاتنا العلمية بكلمة تقدير أو شكر . . .

<sup>(</sup>١) الواقع أنى لم أصرح بهذا النبأ على هذا الوضع ، بل كان مجرد أمنية لم تتحقق ، وذلك لما علمته من أن النسخة الوحيدة التي كانت في مكتبة داود حلبي بالعراق قد فقدت ، وأصبحت في خبر كان .

## نوادر المخطوطات (\*)

نشر وتحقيق الأستاذ عبد السلام محمد هارون

للدكتور شوقى ضيف

#### \_\_ 1 \_\_

سبق أن قدمنا إلى قراء الثقافة الأستاذ عبد السلام هارون وما يضطلع به من جهد في نشر مكتبة الجاحظ . وغيرها من ذخائر الكتب العربية النفيسة ، وقد أتم أخيراً الجزء الرابع من كتاب البيان والتبيين ، وألحقه بفهارس مختلفة تذليل الفائدة منه أمام الباحثين .

ولا نتحدث اليوم عن ذلك ، إنما نتحدث عن سلسلة جديدة من عمله رأى أن يزود بها المكتبة العربية الحديثة ، وهي سلسلة لا تقرم على نشر الكتب والمحلدات الضخمة ، وإنما تقوم على نشر الرسائل الصغيرة الطريفة التي تعبر عن فكرة جديدة أو محث محدود.

وهذه خطوة موفقة ، فإن كثيراً من الرسائل المخطوطة التي لما تنشر قد تحوى من الفائدة العلمية ما لا تحويه دفتا كتاب ضخم ، إذ الرسالة الصغيرة في العادة هي التي تظفر بالآراء الجديدة للمؤلف ، فإن لم تظفر بآراء جديدة ظفرت بموضوع معين يحيط المؤلف بحدوده وأقطاره.

وقد عبر الأستاذ عبد السلام هاررن عن ذلك فى مقدمته لهذه النوادر ، إذ قال مصوراً لقيمتها ومبيناً لمنهجه فيها : « رأيت أن همة الناشرين المحققين تتجه فى أغاب ما تتجه إلى المخطوطات ذات الشهرة الظاهرة ، وإلى ما جلّ

<sup>(\*)</sup> نشرت بمجلة الرسالة العدد ٦٣٤ فبراير ١٩٥١ .

مقداره من كتب السلف ، مغفلين في أكثر الأمر هذه الرسائل الصغيرة ، وقديماً كان الناس كذلك ، إنما يروقهم ما يملأ أبصارهم ، وما يروعهم بجسامته وعيظمه ، ورب أسد هزير في أثواب رجل نحيف ، فصح منى العزم على أن أكشف عن طائفة من هذه الكتب الصغيرة غطاءها ، وأقدم منها إلى جمهرة الباحثين مادة نادرة ، وأن أجعل هذا في مجموعات متتالية متسلسلة الأرقام والصفحات ، رسيتكرن من كل أربع مجموعات مجلد يقع في نحو خمسمائة صفحة ، تنتهى بفهرس عام لما فيها من هذه الرسائل .

وهذه المجموعة الأولى تحوى أربع رسائل مهمة، هي : الرسالة المصريه لأبي الصلت أمية بن عبد العزيز الأندلسي المتوفى سنة ٢٥ه، وكتاب المردفات من قريش لأبي الحسن على بن محمد المدائني المتوفى سنة ٢٢٥ه، وكتاب مين نسب إلى أمه من الشعراء صنعة محمد بن حبيب المتوفى سنة ٢٤٥ه، وتحفة الأبيه فيمن نسب إلى غير أبيه لمجد الدين محمد بن يعقوب بن محمد الفير وزابادى المتوفى سنة ٨١٧ه.

وكل رسالة من هذه الرسائل لها طرافتها ، فالرسالة الأولى كتبت في أوائل القرن السادس للهجرة ، كتبها أبو الصلت عقب زيارته لمصر ، ويقول ابن سعيد في المغرب إنه كان قد خرج من أشبيلية فصحب بالمهدية ملوكها الصنهاجيين وتوجه في رسالة إلى مصر فسجن بالقاهرة في خزانة البنود ، وكان فيها خزائن من أصناف الكتب ، فأقام مها نحو عشرين سنة ، فخرج منها ، وقد برع في علوم كثيرة من حديثة وقديمة ، وصنف كتاب الحديقة على منزع كتاب اليتيمة في فضلاء عصره ، وصنف الرسالة المصرية ، وإنما حبسه المصريون لأن صاحبه الذي أرسله وهو يحيى بن تميم بن المعز بن باديس كان قد قطع هو وأبوه اسم الخليفة الفاطمي من الخطبة واستقلا عن باديس كان قد قطع هو وأبوه اسم الخليفة الفاطمي من الخطبة واستقلا عن والرسالة في مقدمتها تشهد بأن أبا الصلت ألفها ليحيى بن تميم بعد رجوعه والرسالة في مقدمتها تشهد بأن أبا الصلت ألفها ليحيى بن تميم بعد رجوعه

إلى حضرته من مصر ، وقد وصف له فيها الديار المصرية وموقعها في المعمورة ومجرى النيل فيها ، ثم أردف ذلك بنسبَد صور فيها جمال ربوعها ومغانيها ، وأحوال أهلها وأجناسهم وأخلاقهم وسيرهم وعاداتهم وما يتصل بهم أو ببلدتهم من الآثار العجيبة كالهرمين ، ومن ألوان المعرفة كالطب والتنجيم ؛ وعجب من جهل بعض الأطباء في مصر كما عجب من ولوع بعض المصريين بأحكام النجوم وكثرة استخدامهم لها ، وقص في ذلك طرفا من النوادر ، ثم تحدث عمن لقيه من الظرفاء والشعراء .

وأظن في ذلك ما يوضح أهمية هذه الرسالة ، فإن بهاأخباراً طريفة عن الأحوال الاجتماعية والعلمية والأدبية بمصر أوائل القرن السادس للهجرة ، وقد أشاد بها السابقون واستقوا منها كثيراً في مؤلفاتهم على نحو ما صنع ياقوت في معجم الأدباء والعماد الأصبهاني في الحريدة وابن مماتي في قوانين اللواوين والقفطي في أخرار العلماء وابن أبي أصيبعة في عيون الأنباء وابن سعيد في المغرب والمقريزي في الخطط والإدفوي في الطالع السعيد والسيوطي في حسن المحاضرة والمقرى في نفح الطيب .

وعلق الأستاذ عد السلام هارون على هذه الرسالة بتعليقات بديعة كشف فيها عن مواضع الغموض وقابل بين نصوصها و نصوص الكتب التي نقلت عنها، وأصلحها في غير موضع ؛ ومن الحق أن نقول إن النسخة التيمورية التي نشر عنها هذه الرسالة مشوهة غاية التشويه حررض فيهاكثير من الكلم والجمل، وقد استطاع أن يصلحها جميعاً ويعيدها صورتها الأولى إلا ثلاثة مواطن استعصى فيها النص على الإصلاح بسبب أنه غير كامل أو أنه حرف تحريفاً تاماً ، وتصادف أنى كنت أرجع ، إلى الخريدة في قسمها الخاص بصقلية ، تاماً ، وتصادف أنى كنت أرجع ، إلى الخريدة في قسمها الخاص بصقلية ، وإذا أول هذا القسم ينقله العماد عن الرسالة المصرية لأبي الصلت فيتعرض لموطنين من هذه المواطن الثلاثة ، فأتم ما فيهما من نقص وأصلح ما بهما من تحريف .

فنى ص ٢٢ من المجموعة بجد الرسالة تجرى هكذا: « وقد تعاور الشعراء ... الشعاع على صبح ... » ووضعت النقط لتدل على أن الكلام نى الأصل ناقص ، والعبارة فى الحريدة : « وقد تعاور الشعراء وصف وقوع الشعاع على صفحات الماء » ، ونلتى فى أعلى ص ٢٣ ببيتين محرفين تحريفاً تاماً ، وأشار إلى ذلك الأستاذ عبد السلام هارون وأنشدها العماد فى الحريدة على هذا النحو :

بشاطئ نهر كأن الزجاج

وصفو اللجــين به ذُوِّبا

إذا جميشته الصبكا بالضحي

وبذلك يستقيم موطنان من المواطن الثلاثة ، ويظل موطن ورد في ص ١٩ حيث نجد بيتين غير مكملين وأكبر الظن أنهما للصنوبرى ، وديوانه غير موجود تحت أيدينا ، ولا أشك أنهما سينكشفان لحضرة الاستاذ الناشر أثناء محثه وتنقيره الدائبين في الكتب والدواوين ، وقد جاء في هذه الصفحة نفسها أي ص ١٩ بيت لتميم بن المعز في وصف النيل وهو قوله :

فكأنسا أمواجــه غُرَفٌ

وكأنمـــا داراتـــه سُرُرٌ

وأنا أحفظ له رواية ثانية لعلها هي الأصح والأضط ، إذ تجرى على هذه الصورة:

فكأنسا أمواجه عكن

وكأنمب مررً

و العكن : الطيات حول السرة .

وجاء فى آخر هذه الرسالة اسم شاعر مصرى هكذا: أبو إسحاق إبراهيم ابن الأشعث ، وفى الحريدة: إبراهيم بن شعيب ، وكذلك أيضاً فى حسن المحاضرة ومسالك الأبصار.

وإنى لأثنى على ما بذله الأستاذ عبد السلام هارون في تحقيق هذه الرسالة وإقامة ما فيها من عوج وأمت ، ولولا خبريه النادرة في تحقيق النصوص ما استطاع أن نخرجها في الصورة التي انتهت إليها ؛ وكما بذل جهوداً مشكورة في هذه الرسالة بذل كذلك جهوداً تشكر له في الرسائل الثلاث الأخرى ، فقد حقق رسالة «المردفات من قريش للمدائني » تحقيقاً بديعاً ، والمردفات هن اللائي خلف عليهن أزواج مختلفون ، وفي كتاب «المحبر لابن حبيب» فصل في هذا الموضوع ، ولكنه أعم ، إذ يترض للمردفات من فريش فصل في هذا الموضوع ، ولكنه أعم ، إذ يترض للمردفات من فريش في الحديث عن المردفات اللائي اشترك فيهن مع المدائني ، تارة في أسماء ألأزواج وتارة في تعيين بعض أسمائهن ، غير أن ابن حبيب يكتني بذكر الشم السيدة ومن تزوجها ، ولا يأتي بشيء من أخبارها وأشعارها إلا قليلاً ، أما رسالة المدائي التي نشرها الأستاذ عبد السلام هارون فتعطينا في أحوال كثيرة صورة واضحة عن السيدة التي يتحدث عنها ، ومن هنا تأتي أهميتها ويأتي امتيازها على الفصل الذي عقده ابن حبيب في كتابه .

وتتبع هذه الرسالة رسالة « من نسب إلى أمه من الشعراء » لا بن حبيب . ورسالة « تحفة الأبيه ، فيمن نسب إلى غير أبيه » للفيروزابادى ، وهما رسائتان مهمتان جداً لمن يبحث في الشعر القديم والأدب العربى على وجه العموم ، إذ تشرحان حقيقة كثير من الأسماء مثل اسم ابن الزّبعُركى ، وتيس ابن الحدادية وابن الدّمينة وابن الطنّبرية وعمرو بن الإطنابة ممن نسب إلى أمه ، ومثل إسحاق بن راهويه ، وأحمد بن تيمينة وسويد بن كراع وعبد الله بن

أيي بن سلول ومحمد بن شرَف القيرواني ومحمد بن القوطية ومحمد بن ماجه والمقداد بن الأسود ويونس بن حبيب ممن نسب إلى غير أبيه .

وإننا لنرحب بهذه المجموعة النادرة ونثنى على ما أدى فيها حضرة الناشر من تعب وعناء تعودناهما من قبل في كل ما محاول من نشر وتحقيق.

#### (\*)-Y-

هذه هى الحلقة الثانية من تلك السلسلة الطريفة التى يضطلع ببعثها وإحيائها صديقنا العالم الجليل عبد السلام محمد هارون . وليس من شك فى أنه وفق إلى أوسع الحدود فى التوفيق حن اختار القيام على نشر الرسائل الصغيرة النادرة فى عالم المخطوطات العربية بجانب ما يقوم به من نشر بعض الأمهات .

فكل من يتصل بالخطوطات العربية يعرف أن الرسالة الصغيرة لا تقل أهمية فى تاريخ فكرنا العربي عن الكتاب الكبير ، بل ربما كانت الرسالة الصغيرة أشد أهمية ، فني العادة يحملها المؤلف إما فكرة جديدة ، أو نصوصاً جديدة . ونحن فى الكتب الكبيرة إنما نبحث عن هذه الرسائل الصغيرة وما يشبهها ، حتى نقف على الحركات الجديدة فى حياتنا العقلية السابقة وحتى نطلع على بعض خصائص هذه الحياة .

وقد يكون من تكرار القول أن نشير إلى أننا لا نزال في حاجة إلى نشر التراث العربي وإلى المتوسع في ذلك ، وإلى طائفة من شبابنا الذين ثقفوا مهنة النشر أو يثقفونها ، لبعث كل ما يمكن من الأعمال والمؤلفات التي كتبها الأسلاف والأجداد ، والتي لا تزال مطوية على رفوف المكاتب تنتظر من يتناولها بالإخراج والإحياء.

وقد قد من من الأستاذ الجليل عبد السلام محمد هارون غير مرة وأشدت مجهوده ، وما يبذله فيما ينشره من عنت وعناء ، فهو من جهة قد أحسن

<sup>(</sup>١) نشرت بمجلة الرسالة العدد ٢٥٦ يونيه ١٩٥١ م .

مهنة النشر إلى أقصى حد ممكن ، وهو من جهة أمين على ما ينشره . ولست أقصد بالأمانة هنا المحافظة على النص ، ولكنى أقصد المحافظة على كل ما يدكن لبعث النص على خير الوجوه من حيث التذبيل عليه والتعليق ، فى غير تكثر ولا ادعاء ، وفى الوقت نفسه فى تثبت وثقة بما يقول وبكتب .

و إنى أشبه الناشرين من الشباب بدجتهدين ، فكل بجتهد حسب ذوقه ، وحسب ما يضع لنفسه من مناهج ، وما أحرانا بأن نقبل من كل ذوقه ومنهجه ، وما يوفر لعداء من جهرد . وحتى إن اختلفنا مع بعض الناشرين ، أو لم يجر ذوقهم مع أذواقنا ولا منهجهم مع منهجنا ، فإنى أرى أن نقبل منهم عملهم في غير تحفظ .

وفى رأيى أن ينبغى أن ننتظر حتى تكثر الأمثلة والنماذج وخاصة عند بعض من لتمنوا النشر على أصوله من أمثال الأستاذ عبد السلام محمد هارون. وحيث لم يدكن النقد ويمكن التوجيه، وفي رأيي أيضاً أن النشر الجيد خير من النقد الجيد في حد ذاته ، لأن الأول يعطى المثال ، بينما الثاني بشير إليه ، وقد بخرج من الإشارة إلى السخط والإزراء.

وما أحرى جماعة الناشرين أن يتمرم بينهم التعاون والتآزر ، وأن يتعسق ذلك نفوسهم ، فيشعروا بشيء من الإخاء . وحبذا او أحدثوا نقابة أو جمعية يكون من شأنها لم شتاتهم من جهة ، وتعارفهم من جهة ثانية ، محبث يمكن أن يتماونوا في عملهم تعاوناً يفيد نشرهم منه .

و إنى أر نو إلى هذا اليوم الذى أرى فيه كل ناشر قريباً من زميله ، بحيث يعرض عليه ما فى النص الذى ينشره من صعاب لعله يجد له منها مخرجاً .

وتصحيح النصوص التديمة هو فى رأيى دائماً مسألة احتمالات ، وقد يوفق الناشر فى تصحيح يصحح به النص ، وقد لا يوفق ، وهذا لا يضيره محال . فللمجتهد إن وفق أجران ، وله أيضاً إن أخطأ أجر واحد ، ولكنه أجر على كل حال .

ومع أنى اتصلت فى أوقات متقطءة وعلى أزمان متباعدة بنشر بعض النصوص العربية ، فإنى أعترف بأن ما صنعته فى هذا الجانب لم يكن فى كل مرة إلا صوراً من الاحتدالات ، قد أعود أنا ، إن نظرت من جديد فى النص ، فأصلحها ، ومن أجل ذلك كنت أتدر كل عمل ينصل بنشر المخطوطات القديمة ، وأعرف مدى ما يلقاه الناشر من صعربات فى عمله ، فليس يعلم إلا الله مدى ما يوفر الناشر الحصيف من أمثال الأستاذ الجليل عبد السلام هارون لعدله من جهود مضنية .

وإنى لأشعر دائداً كلما قرأت له عملاً جديداً أنه يبذل كل الإمكانيات ليخرج عمله إخراجاً حسناً ، ومع ذلك فأنت لا تشمر منه أثناء ذلك بصاف ولا بداليَّة يُدلُ مها عليك ، بل هو يتدم عمل المباحثين ، وبطاب إليهم أن ينبهوه إلى ما قد يفوته ، أو يند عنه . وذلك خلق العلماء العاملين .

وهذه المحموعة الثانية من نوادر المخطوطات تحتوى خمسة آثار طريفة ، أولها خطبة واصل بن عطاء التي اشتهرت في العصرين الأموى والعباسي لا لما حذقه فيها من فصاحة وبلاغة ، بل أيضاً لأنه استطاع أن يتجنب فيها الراء ، وكانت له لثغة فيها ، وكان ذلك يعمد عيباً يقع فيه خطيب ذو بيان ومنطق . وقد نشرت هذه الحطبة من قبل ولكنه أعاد نشرها لمشوره على أصل جديد قرأه كاتبه محمد بن يوسف الخمي على الإمام أبي ذر الخشي ، وأيضاً فإنه عثر على أصل ثان في كتاب مسالك الأبصار لابن فضل الله العمرى ، فأتاح له ذلك أن يعيد نشره ، وقدم لهذا النشر بدتهمة طريفة عن واصل ولثغته ، وحديث الجاحظ عنه وعن أنواع اللثغة بصفة عامة .

و بجانب هذه الخطبة البديعة نجد (كتاب أبيات الاستشهاد لأحسد بن فارس المتونى سنة ٣٩٥ه) وهو كتاب قصد به صاحبه إلى أن يضع من أيدى الأدماء مجموعة من الأشعار التي يمكن أن يتمشّل بها في المناسبات المختلفة من عتاب أو اعتدار أو جزع أو حزن أو معونة الإحسان أو إساءة

من صديق ونحو ذلك . ويعقب هذه الرسالة رسالة ثانية فى أعجاز أبيات للمبرد المتوفى ٥٨٥ه ، وهى أيضاً شطور أبيات يتمثل بها المتمثل فى المناسبات المختلفة .

ونستمر فنجد كتاب العصا لأسامة بن منقذ بطل شيزر وأحد قواد الحروب الصليبية ، فهو فارس ، وهو إلى ذلك شاعز ، ومؤلف . وكتابه والعصاء يمكن أن يعد ذا صلة و اضحة بكتاب العصا الخاحظ فى البيان والتبين . غير أن أسامة يضيف أشعار آ جديدة كثيرة مما نظمه الشعراء بعد عصر الجاحظ ، ومما نظمه هو نفسه ، وأيضاً فإنه - على عادته فى مؤلفاته - يقص كثير أعن مشاهداته وعصره . وهذا يجعل لتلك الرسالة - على قصرها طرافة خاصة .

ونصل أخر آ إلى رسالة التلميذ لعبد القادر البغدادى المتونى سنة ١٠٩٣ه، وهى رسالة تبحث فى كلمة التلميذ ووجودها فى العربية ـــ وقد أثيرت فى الأخيرة أبحاث حولها ، وهل هى عربية أو غير عربية .

وتلك هي المحموعة الثانية من نوادر المخطوطات ، ولا شك في أنها ثروة جليدة تضاف إلى تراثنا المنشور .

شو في ضيف

## للحقيقة والتاربغ(\*)

كنت قد صدرت كتاب « البيان والتبين » للحاحظ الذى ظهرت طبعته الأولى فى سنة ١٩٤٨م بعبارة إهداء ، كتلك التى اعتاد بعض الأدباء والمؤلفين أن يصدروا بها كتبهم وتآليفهم ، تكريماً لمن يعتزون به من ذوى قرابة أو ذوى محبة وتقدير خاص ، وكانت كلمة الإهداء هذه مقادمة منى إلى صديق كريم كان صنو نفسى وموضع ثقى وإعزازى ، هو المغفور له الأستاذ عبد السلام محمد الناظر أحد كبار رجال الأعمال .

وهذا هو نص الكلمة :

حَفِظَكُ اللهُ وَأَبقَاكَ وَأَمْتَعَ بِكَ، وَجَعَلَمْ البَيْ وَبَيْنَكَ مَنْ وُدِ مَوْصُولًا أَسَدَ اللهَ عُر ، فَقَدْ عَمَ فَتُكَ صَدِيفًا. لاَيَسْوُ مُ صَدَافَتُهُ زَيْفٌ مِنْ شَوْا عِباللهُ اللهِ ، وَعَرَفْ كُوعَ لَقَادُم لاَيَسْوُ مُ صَدَافَتُهُ وَيُفِي مِنْ شَوْا عِباللهُ اللهِ اللهُ اللهَ عَنْ فَا لَكُ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا

<sup>(•)</sup> الإهداء مكتوب محط الأديب الكبير شيخ الخطاطين الماصرين الأستاذ سيد إبداهيم

ومضى زمان وزمان، ثم فوجئت بصديق فاضل أديب ، هو الأستاذ سعد محمد حسن أحد رجال التعليم .

يهدى إلى العدد الأول من « مجلة مدرسة الإسرائيليين القرائين » التي أصدرها برياسة تحريره لها في مايو سنة ١٩٥١ وصدرها بنفس عبارتي في الإهداء السابق ، على أنها قطعة أدبية بقلم الجاحظ مختارة من مأثورات قلمة ، ومع نسبتها إلى الجاحظ!

و لحشيتى حينتذ أن يعلق بأذهان القراء هذا الخطأ ، وأن تسرى عبارة الإهداء هذه منسوبة إلى الجاحظ ظلماً له وللتاريخ – بادرت فنشرت كلمة في العدد ٣٤٨ من مجلة الثقافة بتاريخ ٢٨ من مايو سنة ١٩٥١م.

و هذا نضها:

#### للحقيقة والتاريخ

#### بين الجاحظ وتلميذ الجاحظ

قرأت فى العدد الأول من السنة الأولى لمحلة ( مدرسة الإسرائيايين القرائن ) سنة ١٩٥٠ – ١٩٥١ عبارة منسوبة إلى أبى عثمان الجاحظ ، هذا نصها :

أ حفظك الله وأبقاك وأمتاع بك ، وجعل ما بيني وبينك من ود موصولا أبد الدهر ، فقد عرفتك صديقاً لا بشوب صداقته زيف من شوائب الدنيا ، وعرفتك على تقادم العهد وتطاول الزمان أخا ثابت الإخاء وثيق النفس ، ليس كن يدور محاته بين الناس ملتمساً بها الغم ، وباغياً بها النفع ، فكان ذلك أيدك الله ، مما أكبرك في عيني ، وأعظمك في نفسي ، وبسطى أن أقدم إليك هذا الكتاب الحالد ، لترى فيه ، ولتعلم أبها السمى الكريم ، أنى أحفظ لك في نفسي مثل ما تحفظ لى من وفاء ، وأطوى لك صدرى على مثل ما تطوى من ولاء ».

والحق أن هذه الكلمة ليست للحاحظ ، وإنما هي لكاتب هذه السطور، نستجلها في أساوب أبي عثمان الجاحظ وبيانه ، ولعلها قد سمامها التقايد والمحاكاة حتى ظنت أنها من كلامه ، وأنى يكون لمثلى أن يرتفع إلى حيث الجاحظ وسحربيانه !

وإن ضمير التاريخ ليدعوني أن أعلن أن هذه الكلمة هي عبارة الإهداء التي صدرتُ مها كتاب « البيان والتبيين » ، لشيخنا الجاحظ ، وذلك في فشرته الآخيرة التي أخرجتها في أربع مجلدات .

وعبارة الإهداء هذه مقدّمة منى بقلمى إلى صدينى وسمى الأستاذ ه عبد السلام محمد الناظر » أحد كبار رجال الأعمال والمال ، الذى يرجع عهد الصداقة به إلى أكثر من خمسة وعشرين عاماً ، وهو الذى أشرت إليه بكلمة « السّميّ الكريم » ، وقد ذكرت ذلك فى مقدمتى للبيان والتبيين .

وحرصاً منى على أن لا يتكرر مثل هذا اللبس أرجو كل من وقعت اليه نسخة من نشرتى هذه أن يشير إلى أنها من صنع كاتب هذا البيان .

وقد قد آر الصديق الأستاذ سعد محمد حسن حينئذ ما سيتر تب على ذلك من خلط تاريخي فنشر في العدد ٦٥١ من الثقافة بتاريخ ١٨ من يونية سنة ١٩٥١ كلمة بعنوان:

#### (جاحظي كالجاحظ) يقول فيها:

كان من سوالف الأقضية أن أخرجت مدرسة الإسرائيليين بالقاهرة مجلة سنوية أسلات إلى رياسة تحريرها ، فأخذت أنقب فيما تحت يدى من كتب عن كلمة بليغة أضعها في صدر المجلة كإهداء ، فلم أجد خيرا من كلمة جاحظية في صدر كتاب « البيان والتبيين » للحاحظ نشرة الأستاذ عبد السلام هارون ، وقد قرأت الكلمة مرة ومرة فأعجبني جرسها

وسلاستها وجاحظيتها القرية البينة ، وما كنت أشك أبداً في أنها لأبي عثمان في بعض مقدمات كتبه .

وبعد أن فرغت من طبع المحلة أرسلت بعدد منها هدية للأستاذ هارون ، فطالعنا في الثقافة الغراء عدد ٦٤٨ بكلمة بعنوان « للحقيقة والتاريخ ، ينفي فيها أن يكون الكلمة لأبي عثمان و بجعانها من بيان تلميذه عبد السلام هارون . وفد أسفت كثيراً لما وقع مني من خلط ، كان عديرى فيه أن أسلوب العبارة وإن جاحظي بحت ، وأنها لم تكن ممهورة باسم عبد السلام هارون ، والعبارة وإن كان قد ارتفع بها كونها للحاحظ فإنه لم يسف بها أبداً كونها لهارون ، وحق للأستاذ عبد السلام وقد عاش مع أبي عثمان عشر سنوات في كتابه الأولى وموسوعته الضخمة القيمة « الحيوان » ثم رافقه بعد ذلك في « البيان والتبين ، أن يكون أعرف الناس بلغة أبي عثمان ، حتى لينسج على منواله ويعزف على قيثارته ، فما تستطيع أن تفرق بين الجاحظ وتلميذه ، فالكلمة الجاحظية هذه وإن لم تكن للحاحظ فهي دون ربب لجاحظ وتلميذه ، فالكلمة الجاحظية

سعا محمد حسرن

## حول كتاب تهذبب الحيوان

من تألبف الاستاذ عبد السلام محمد هارون

# من ترأث الجاحظ العربي الاسلامي (\*)

بقلم الأستاذ الدكتور محمد عبد المنعم خفاجى

الجاحظ هذا الرائد الكبير للمتل العربى ، وهذا الأديب الحالد في عصر ازدهار الحضارة الإسلامية ، وهذا القلم البليغ الذي ظل أدبه طول العصور نموذجاً رفيعاً محتذيه كل الكتاب والمتأدبين من واجبنا القوى والفكرى والأدبى أن نعى بتراثه ، وأن نوليه حظاً من الاهتمام والجهد والحدمة الصادقة الدؤوب.

وليس في جيلنا ولا في الأجيال السابقة من أولى تراث الجاحظ كل دأبه ووقته وعلمه وعمله معاً مثل الأستاذ الكبير شيخ المحققين في عصرنا ، عبد السلام هارون أطال الله في عمره لحير الأدب ولغة العرب وتراث العربية العظم . .

نذكر له بالحمد والفخر معاً تحقيقه لكتابي « البيان والتبين ، و « الحيوان » ونذكر له تحقيته لرسائل الجاحظ ونذكر له الكثير من أعماله التي يعتز بها جيلنا في الحاضر والمستقبل . . ومن بينها هذا الكتاب النفيس الذي أصدرته دار الرفاعي بالرياض ومكتبة الخانجي بالقاهرة في أكثر من ثلاثمائة صفحة ، وهو « تهذيب الحوان الحاحظ » .

<sup>(\*)</sup> صحيفة الرأى العام الأسبوعية المصرية العدد ٨٠ من السنة الثامنة بتاريخ ٢٦ صفر ٨٠ ١٩٠. أكتوبر ١٩٨٧ .

كانت عناية الجاحظ بالحيوان والتأليف فيه عناية موفورة فالحيوان رفيق العربى في الحل والسفر ، يقاسمه حياته ومعيشته أينما كان ، وحيثما كان . والحيوان كذاك كان موضع اهتمام المنكرين والعلماء منذ القدم ، أرسطوا كتب كتاباً مشهوراً عنوانه « الحيوان » نقله المترجم العربي ابن البطريق قديماً من اليونانية إلى العربية ، وترجم حديثاً إلى اللغتين الإنجليزية والفرنسية وغيرهما .

وكان الجاحظ - كما يذكر الأستاذ الكبير عبد السلام هارون في مقدمته أول واضع لكتاب عربي جامع في علم الحيوان وإن سبقه علماء اللغة الذين استقصوا الألفاظ اللغوية التي ينعت بها أعضاء الحيوان في رسائل صغيرة ولكن الجاحظ ينطن كتابه بالقصد العلمي التفصيل للحيوان جميعاً ، ولكل مملكة من ممالكه ولكل جنس من أجناسه معتمداً في ذلك على كتاب الله وحديث رسوله . . وعلى التراث العربي الضخم المنتول عن العرب . والمروى عن بدوهم وحضرهم ، والذي وعاه الجاحظ في القرذين الثاني والثالث طيلة حياته الطريلة (١٦٠ – ٢٥٥ه : ٧٧٧ – ٢٨٩م) وعلى كتاب الحيوان لأرسطو كذلك وأرسطي يلقبه الجاحظ بصاحب المنطق وقد نقل عنه الجاحظ بعض كذلك وأرسطي يلقبه الجاحظ بصاحب المنطق وقد وافق أرسطي في بعض آرائه ونقده في البعض الآخر واعتذر عنه في بعض ثالث بأن المترجمين بعض آرائه ونقده في البعض الآخر واعتذر عنه في بعض ثالث بأن المترجمين يقول حيناً ولعل المترجم قد أساء في الإخبار عنه ويقول حيناً آخر : ولعله : أرسطي — أو وجد هذا المترجم أن يقيده على المصطبة ويبرأ إلى الناس من كذبه عليه ومن إفساد معانيه بسوء ترجمته .

ويعتمد الجاحظ كذلك في كتابه « الحيوان » على آراء معاصري وبخاصةً المعتزلة الذي كان هو إماماً من كبار أئمتهم .

والكتاب كما يقول الأستاذ هارون معلمة واسعة صورة ظاهرة لثقافة

العصر العباسى المتشعبة الأطراف وقد حوى طائفة صالحة من المعاوف الطبيعية والمسائل الفلسفية كما تحدث في سياسة الأقوام والأفراد، وكما تكلم في فزاع أهل الكلام، وسائر الطوائف الدينية.

وفى الكتاب الكثير من المءارف الجغرافية والتاريخية والاجتماعية واللغوية والأدبية والنقدية والدينية؛ وتحدث فيه الجاحظ عن العرب والأعراب وأحوالهم وعلومهم وتراثهم وأفاض القول فى آى الكتاب العربي وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم . .

و يجمع كتاب الحيوان للجاحظ صفوة ممتازة من حر الشعر العربي ونادره من بلاغات العرب ومعارفهم وقصصهم وناريخهم .

وقيمة الكناب قيمة – رفيعة فى النراث العربى لأنه دائرة معارف واسعة – عن العرب وتراثهم وأدبهم ، وهو مطبوع فى عديد من المحلدات مما بتحقيق شيخنا الجليل الأستاذ هارون .

وهذا العمل العلمى الكبير ، الذى يوليه العلماء والمثقنمون كل اهتمام وتقدير دفع الأستاذ هارون إلى تقديم خلاصة موجزة له ليكون فكر الجاحظ وأدبه الممثلان فى كتابه فى أيدى القراء ومخاصة الشباب فى سائر بلاد العروبة والإسلام ، فكان كتاب اليوم «تهذيب الحيوان».

من أجل ذلك كله اختار محققنا الجليل في تهذيبه ما كان غير مألوف للقراء وما كان من الأدب الرفيع النبيل الذي يجب أن يحفظ وأن يستشهد به وحذف في تهذيبه الكثير من النصوص الحوشية والغريبة، ومن المسائل الكلامية والفلسفية وأخر من نصوص « الحيوان » ما كان أقرب إلى أدب الأديب وثقافة القارىء المتفهم .. ووضع فهارس وافية للكتاب، وأخرجه في أجل صورة وأجدل مظهر .

فتجد بين دفتي الكتاب ۽ تهذيب الحيوان ۽ كلام الجاحظ المأثور عن

الكتاب والترجمة وعن الحلاف بن صاحب الديك وصاحب الكلب ويتحدث عن الكلب والثعلب ، والديك والدجاج ، والحفاش ، والنمل ، والسائير ، والحمام ، والأسد والذباب، والحفاش ، والحيات ، والعصفور ، والظام ، والفأر ، والعنكبوت ، والقط ، والضباب والأرانب ، والفيل والجاموس وغرها، ويضم «التهذيب» الكثير من القصص العربي الطربف ومن الأمثال والحكم ، والبلاغات والأشعار ، والروايات والطرائف التي تستعذب وتنقل وتروى ويستشهد مها .

وتما تحدث فيه الجاحظ أيضاً وهو جزء من التهذيب كذلك :

- عفة عمر بن أبي ربيعة .
- قصة عبد الله ن سوار.
  - أشعار النساء.
- الكلام في المعنى واللفظ.
- النظام وعدم إيمانه بالطوة.
  - ه قصة أبي الأعز .
  - لعب الأعراب.
  - الجن وتخيلات الأعراب.
- . أشعار العض الشعر اء العديان .

وغير ذلك من طرائف أبي عثمان الجاحظ ونوادر أدبه في كتابه الحيوان».

وماذا تقول فى هذه الذخيرة الحية وهذا الكنز الثمين الذى جمعه العلامة هارون فى « التهذيب » من أدب الجاحظ ورفيع كتاباته عن الحيوان وحول الحيوان..

وليس هناك أشق من تهذيب كتاب ضخم وخاصة إذا ما كان هذا الكتاب لأديب ومفكر كبر كالجاحظ . . فهنا تضخم المشقة ويصعب الاختيار . .

ولكن العلامة الكبر عبد السلام هارون وهو من هو فقها بالعربية ومعرفة بأصولها ومصادرها وتراثها وبتراث الجاحظ خاصة من بين تراث العربية الكبير قد صمد للمهمة ونجح في القصد ووفق في الاختيار توفيقاً ما بعده توفيق .

ليت الشباب بقرأون مثل كتاب « تهذيب الحيوان » ليفقهوا أدب الجاحظ العظيم وليتثقفوا بالرفيع من نماذج أدبه. وروائع بلاغاته التي كان طه حسين وتوفيق الحكيم خاصة من بن كبار أدبائنا يعجبون بها كل الإعجاب ويرفعون من منز لتها إلى أعلى مكان في البلاغة والتأثير.

الموضوع والسلاسة والبساطة والصدق والقوة والامتناع . . أقل ما توصف به بلاغة الجاحظ و نخاصة في تهذيب الحيوان .

### ونقف عند نص من نصوص الكتاب:

الكركدن يذكره الجاحظ ويقول: إن داود النبي ذكره في الزبور وإن صاحب المنطق – أرسطو – ذكره في كتاب الحيوان وسمّاه بالحمار الهندى وجعل له قرناً واحداً في وسط جبهته ، ويعرفه أهل الهند كبيرهم وصغيرهم . وتزعم الهند أن سائر الحيوانات تهابه وترهبه . . وقد زعم صاحب المنطق أن ولد الفيل غرج من بطن أمه نابت الأسنان لطول لبثه في بطنها وهذا جائز في ولد الفيل غر منكر لأن جماعة نساء معروفات الأباء والأبناء قد ولدن أولادهن ولهم أسنان نابتة كالذي رووا في شأن ما للعن أنس ومحمد ولمن عجلان وغيرهما . وقد زعم ناس من أهل البصرة أن خاقان بن عبد الله بن ابن عجلان وغيرهما . وقد زعم ناس من أهل البصرة أن خاقان بن عبد الله بن ألا هم المنتوفي في بطن أمه الملائة عشر شهراً وقد مدح بذلك وهمجي . .

وليس هذا بالمستنكر وإن كنت لم أر قط قاباة مولدة تقر بشيء من هذا البب وكذلك الأطباء وقد رووه كما علجت ولكن العجب كل العجب ما ذكروا من إخراج ولد الكركدن رأسه واعتلافه ثم إدخاله رأسه بعد الشبع والبطنه ولا بد أكرمك الله لما أكل من نجو (فضلات) فإن كان بتي ذلك الولد يأكل ولا يروث فهذا عجب وأن يروث في جوفها فهذا أعجب إلى الخاحظ في ذلك .

أرأيت هذا الاستقصاء وهذا التحقيق وهذه المعرفة العلمية فى فكر الجاحظ وهذه الحرب للخرافات والأوهام والأساطير وهذا المنهج العلمى الذى سار عليه الجاحظ والذى راع العلماء والمفكرين وجعلهم يتعلقون بأدب الجاحظ تعلقاً شديداً.

أجزل الله الأجر للمحتى الكبير الذى أتحفنا بهذا السفر النفيس من خلاصات كتابه القيم « الحيوان » ومن مأثرر علمه وأدبه وبلاغته .

\* \* \*

تمت (( القطوف الأدبية )) والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات . .

عبارت المحمرة أرون

مصر الجديدة ١٥ من شعبان ١٤٠٨ هـ

# الفهرس التحليلي لموضوعات ﴿ \* )

( القطوف الأدبية )

## الباب الأول: بحوث ومقالات:

| ٣   | مفـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
|     | ١ - حول تجربتي في احياء التراث:                                   |
| 17  | <ul> <li>معنى تحقيق متن الكتاب ، او المخطوط</li> </ul>            |
| 11  | <ul> <li>رموز واختصارات لبعض الكلمات توجد في المخطوطات</li> </ul> |
| ۲.  | <ul> <li>التمرس بأسلوب الرلف</li> </ul>                           |
| ۲.  | ـ الالمـــام بالموضوع والقضايا التي يعالجها المخطوط               |
| ۲۱  | ــ المراجع العلمية ذات العلاقة المباشرة بالمخطوط                  |
| 77  | - المراجع التي استقى منها المؤلف                                  |
| 7 { | ــ الرجوع الى الكتب المعاصرة للمؤلف ، في نفس الموضوع              |
|     | ٢ - احياء التراث وما تم فيه:                                      |
| 44  | <ul> <li>تقویم التراث العربی</li> </ul>                           |
| ٣1  | <ul> <li>احیاء التراث</li> </ul>                                  |
| ٣٤  | - احياء التراث في العصور الحديثة :                                |
| ۳۷  | * جهرد المستشرقين ،                                               |
| ٣٩  | ﴿ جهود مطبعة بولاق ، دار الكتب المصرية ،                          |
| { } | * المكتبة الميمنية ، دار الكتب العربية الكبرى ،                   |
| 4   | * مكتبة مصطفى الباي الحلبي ، دار احياء الكتب العربية :            |
| ۲3  | حمعية المعارف ١٨٦٨ م                                              |
|     | م المطبعة الكاثواليكية للآباء المرسلين اليسوعيين في بيروت ،       |
| ٤٣  | شركة طبع الكتب العربية ، لجنة نشر المخصص ١٩٠٢                     |

( ﴿ وافت المنية \_ شيخنا \_ المؤلف رحمه الله ، قبل أن يقوم بعمل الفهارس التى وعد بها في المقدمة ، فقمنا بعمل هذا الفهرس ، ونأمل من القارىء أن يعذرنا في عدم اتمام هذه الفهارس حتى طبعة قادمة أن شاء الله .

(الناشر: شرف حجازي)

| م جمعية المستشرقين الألمانية بتركيا سنه ١٩١٨ ،                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مكتبة الخانجي                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 🦐 الكتبة السلفية                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| پ الجنة التاليف والترجمة والنشر                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ع دار المعارف ، جهود فرج الله زكى الكردى ،                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| جهود محمد منير الدمشقي                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 🥦 جهود حسام الدين القدسي ، جهود جامعة القاهرة ،                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المجمع اللغوى بالقاهرة ،                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﷺ المجمع العلمي العربي بدمشق ، مديرية احياء التراث                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| القديم بسوريا ، المجمع العلمي العراقي ،                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| * مديرية الثقافة العامة بالعراق ، مكتبة المثنى بيفداد ،                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الأعلى للشنون الاسسلامية بوزارة الأوقاف ، ادارة                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| احياء التراث بوزارة التربية والتعليم                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <ul> <li>ادارة احياء التراث بوزارة الثقافة والارشاد ، ادارة</li> </ul> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| التأليف والترجمة والنشر ، المجلس الأعلى للفنــون                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| والآداب                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| يد دار القلم                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عج المؤسسة العربية الحديثة ، صحيفة الجمهورية ، دار                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| العزوبة                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﷺ دار الثقافة ببيروت                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| _ عودة الى دار الكتب واثرها                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| - أبرز أعلام المحققين في المصر الحديث :                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 🍁 في مصر ک                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 💥 فی سوریا ،                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 🊜 في فلسطين ، في الأردن ، في العراق ،                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 💥 في السعودية ، في اليمن ، في ليبيا ،                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 🧩 في تونس ، في الجزائر ، في المفرب ، في السودان ،                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| في ايران ، في الهند وباكستان                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                        | « الكتبة السافية  « الكتبة السافية  » لجنة التاليف والترجمة والنشر  » دار المعارف ، جهود فرج الله زكى الكردى ،  جهود محمد منير الدمشقى  » جهود حسام الدين القدسى ، جهود جامعة القاهرة ،  المجمع اللنوى بالقاهرة ،  « المجمع اللنوى بالقاهرة ،  القديم بسوريا ، المجمع العلمى العراقى ،  « مديرية الثقافة العامة بالعراق ، مكتبة المثنى ببغداد ،  بدمشق ، دائرة المطبوعات والنشر بالكويت ، المجلس الأعلى الفرنسي بالقاهرة ، المهدد العلمى الفرنسي الأعلى للشئون الاسلامية بوزارة الاوقاف ، ادارة احياء التراث بوزارة الثربية والتعليم التاليف والترجمة والنشر ، المجلس الأعلى للفنون والآداب التاليف والترجمة والنشر ، المجلس الأعلى للفنون والآداب وزارة الثقافة والارشاد ، ادارة والآداب والترجمة المديئة ، صحيفة الجمهورية ، دار القسلم والآداب المحتوية المحديثة ، صحيفة الجمهورية ، دار الكتب واثرها المزز اعلام المحققين في العصر الحديث :  ب في مصر ،  ب في السعودية ، في البمن ، في ليبيا ،  ب في السعودية ، في البمن ، في ليبيا ،  ب في السعودية ، في البمن ، في ليبيا ، |

| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ☀ فی ترکیبا                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 🦔 ابرز المستشرقين المهتمين بنشر التراث وتحقيقه    |
| 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ أثر النقد في منهج تحقيق التراث                  |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ كلمـة أخيرة                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ _ احياء التراث العربي واثره في لغتنا المعاصرة : |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤ ـ مقتطفات من كتاب التراث العربي .               |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ــ التراث                                         |
| ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ــ تاریخ کلمة تراث                                |
| ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * المعنى المعاصر                                  |
| ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ الإيمان بالتراث                                 |
| ۸.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _ كيف نستعيد هذا الايمان                          |
| ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۔ نماذج من كتب الرحلات                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ه ـ حضارتنا واحياء التراث :                       |
| ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ فن تحقيق المخطوطات                              |
| ٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ معوقات التحقيق                                  |
| Ρ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ـ اسس العمل في تحقيق التراث                       |
| 1.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ــ الموازنة بين صور التحقيق                       |
| 9.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ــ مقترحات فی سبیل تحقیق علمی                     |
| 7.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <ul> <li>الفائب في مكتبة التراث</li> </ul>        |
| 9.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ اعداد المحقق                                    |
| 9 {                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ التحقيق والطباعة                                |
| 9,0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ـ نشاط العالم في التأليف رالتحقيق                 |
| 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ــ الكتاب الأول للموُّلف                          |
| 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ــ كتاب يعتز به المؤلف                            |
| ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | التبين والتبيين                                   |
| 9.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ــ المكونات الأدبية                               |
| 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _ خزانة الأدب                                     |
| at a section and a section of the se | ٦ ـ تحقيق لفوى لمادة (( تلمذ ))                   |

٧ ـ الابل ، واثرها في الفكر العربي ، والبيان العربي

| 7 T | _ الابل في القرآن الكريم                            |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 171 | _ الابل في الحديث الشريف                            |
| 171 | _ الأبل في الشعر                                    |
| 777 | يد دخلت الابل في الهجاء                             |
| 175 | پچ وفي الفزل ، وفي شعر الحنين                       |
|     | ٨ _ (( الفصح )) بين اللغة والتاريخ                  |
| 179 | _ الكلمة عربية الأصل دخلت في العربية منذ عهد سحيق   |
|     | _ أقدم من ذكر « الفصح اليهودي » المسعودي في التنبيه |
| 171 | والاشراف                                            |
| 177 | ـ أول خيط لهذه الكلمة في « سفر الخروج »             |
| 127 | ـ اللفويون العرب لا يعرفون الفصح الا عيدا للنصارى   |
|     | ٩ _ الدعوة للصلاة في اذان المؤذنين                  |
|     | (كتاب مفتوح الى وزير الأوقاف )                      |
| 181 | _ الخطأ في قولهم « حي » بكسر الياء وأنما هي بالفتح  |
|     | ١٠ _ اللغة العربية صراع للعجمة وفوز في المعركة •    |
|     | ۱۱ _ حول التيسي :                                   |
| 701 | _ الفرق بين التيسير والتبديل في النحو               |
| 100 | ـ ننادى بتيسير النحو ، ولكن لا تمس أصول العربية     |
|     | ١٢ _ علاقة الاسلام باللفة العربية :                 |
| 171 | _ اللغة العربية من الأسباب الجوهرية لانتشار الاسلام |
|     | ١٣ ـ الاذاعة ونشر الفصحي :                          |
|     | ١٤ _ مكتبة الجاحظ:                                  |
| ۱۷. | _ التأليف في عصر الجاحظ                             |
| ۱۷۲ | _ وسائل النشر في عصر الجاحظ                         |
| 371 | _ أسلوب الجاحظ في التأليف:                          |
| 178 | م الجاحظ لم يترك شيئًا مما يجول بخاطر الانسان       |
| 140 | پ ادمان الفكاهة                                     |
| YY  | ﷺ كثرة التكرار والمعاودة                            |
|     |                                                     |

| 177                                           | * التنويع                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| PVI                                           | و تناوله لكثير من الأمور التي تبدو أنها متناقضة                                                                                                                                                                                                                                       |
| 179                                           | * حرية الفكر                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۸.                                           | 🚜 كثرة تناول المسائل الكلامية                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1.81                                          | م تحدث عن أشياء لم يخض فيها أحد قبله                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 111                                           | م يرسم صورة للحياة في العصر العباسي                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 174                                           | * اهتمام الجاحظ بتسجيل الحياة اليومية                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 341                                           | _ ذيوع كتب الجاحظ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 110                                           | ـ تقدير القدماء لكتب الجاحظ                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 71                                            | <ul> <li>عدد كتب الجاحظ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                               | ١٥ ـ الجاحظ والمعلمون .                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                               | ١٦ ـ من التراث اللفوى ( معجم مقاييس اللغة )                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                               | ١٧ ـ كان عالما جليلا ( الأستاذ عبد الرحيم محمود )                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                               | الپاب الثاني : بيني وبين الأدباء والعلماء                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                               | * _ ( كليلة ودمنة ) نقد وتعليق _ للمؤلف                                                                                                                                                                                                                                               |
| 710                                           | <ul> <li>پ _ ( کلیلة و دمنة ) نقد و تعلیق _ للمؤلف _ الحلقة الأولى :</li> </ul>                                                                                                                                                                                                       |
| 710<br>711                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                               | ـ الحلقة الأولى:                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 717                                           | ب الحلقة الأولى :<br>* في الضبط اللغوى                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117<br>777                                    | ـ الحلقة الأولى:  إذ في الضبط اللغوى  الحلقة الثانية  إذ في الضبط النحوى  الحقيق النص                                                                                                                                                                                                 |
| 717<br>777<br>377                             | <ul> <li>الحلقة الأولى:</li> <li>إلى الضبط اللغوى</li> <li>الحلقة الثانية</li> <li>ألضبط النحوى</li> <li>ألخية النص</li> <li>الحلقة الثالثة</li> </ul>                                                                                                                                |
| 717<br>777<br>377<br>777                      | <ul> <li>الحلقة الأولى:</li> <li>إذ في الضبط اللغوى</li> <li>الحلقة الثانية</li> <li>إذ في الضبط النحوى</li> <li>إذ في تحقيق النص</li> </ul>                                                                                                                                          |
| 717<br>777<br>377<br>777<br>777               | <ul> <li>الحلقة الأولى:</li> <li>إلى الضبط اللغوى</li> <li>الحلقة الثانية</li> <li>إلى الضبط النحوى</li> <li>إلى تحقيق النص</li> <li>الحلقة الثالثة</li> <li>الحلقة الرابعة</li> </ul>                                                                                                |
| 71X<br>777<br>778<br>77V<br>77.               | <ul> <li>الحلقة الأولى:</li> <li>الضبط اللغوى</li> <li>الحلقة الثانية</li> <li>الضبط النحوى</li> <li>أي تحقيق النص</li> <li>الحلقة الثالثة</li> <li>الحلقة الرابعة</li> </ul>                                                                                                         |
| 71X<br>777<br>778<br>77V<br>77.               | <ul> <li>الحلقة الأولى:</li> <li>الضبط اللغوى</li> <li>الحلقة الثانية</li> <li>الضبط النحوى</li> <li>ألحقيق النص</li> <li>الحلقة الثالثة</li> <li>الحلقة الرابعة</li> <li>الحلقة الرابعة</li> <li>الحلقة الرابعة</li> </ul>                                                           |
| 71X<br>777<br>778<br>77V<br>77.<br>77X        | الحلقة الأولى:     * في الضبط اللغوى     ـ الحلقة الثانية     * في الضبط النحوى     * في تحقيق النص     ـ الحلقة الثائثة     ـ الحلقة الثائثة     ـ الحلقة الرابعة     * في التعليقات     * في التعليقات     * في التعليقات     * ح ( كليلة ودمنة ) رد على نقد ـ بقلم عبد الوهاب عزام |
| 71X<br>777<br>778<br>777<br>777<br>777<br>787 | الحلقة الأولى:  الخلقة الثانية  الخلقة الثانية  الضبط النحوى  الخلقة الناسم  الحلقة الثائثة  الحلقة الثائثة  الحلقة الرابعة  الحلقة الرابعة  الخليلة ودمنة) رد على نقد بيقام عبد الوهاب عزام  الخلاف الضبط اللغوى                                                                     |

|     | *************                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 707 | ـ الحلقة الثالثة                                          |
| 709 | ـ الحلقة الرابعة                                          |
| 171 | چ في التعليقات                                            |
|     | * - مجموع رسائل الجاحظ ـ نشرة باول كراوس ومحمد            |
|     | طه الحاجري                                                |
| 777 | نقد عبد السلام محمد هارون                                 |
| 740 | * _ مجلة الأديب العدد الخاص بابي العلاء                   |
|     | * ـ قواعد الهرموني : علم توافق الأصوات                    |
|     | * _ فلسفة الأخلاق في الاسلام (وصلاتها بالفلسفة الاغريقية) |
| 779 | تأليف الاستاذ بنحما يوسفه موسى                            |
|     | * - الهوامل والشوامل ( لأبي حيان ومسكويه ) :              |
| 777 | نشرة الأستاذين الدكتور أحمدو أمين والسيد أحمد صقر         |
| ۲۸۹ | _ الحلقة الثانية                                          |
|     | * - حول ديوان الشريف المرتفى :                            |
|     | تحقيق وشرح الأستاذ رشيد الصفار المحامي                    |
| 191 | نقد بقلم عبد السلام محمد هارون                            |
| ۳., | _ حياة المؤلف العلمية                                     |
| ٣.٢ | ــ جانب من أخلاقه                                         |
| ٣.٤ | ـ المرتضى الشباعر                                         |
|     | * الحلقة الثانية                                          |
| ٣.٨ | ــ المراثى في شعر المرتضى                                 |
| 717 | ـ مراثى الحسين عليه السلام                                |
|     | * الحلقة الثالثة                                          |
| 777 | ـ قصة نشر الديوان                                         |
| 470 | _ مؤاخذات على المحقق:                                     |
| *17 | يد في المقدمة                                             |
| ۳۲۷ | ﴿ فِي الْجَزَّءُ الْأُولُ                                 |
| 779 | چ فی الجزء الثانی                                         |
| 777 | ﴿ فِي الْجِرِءُ الثَّالَثِ                                |
|     |                                                           |

|              | 🤻 ـ دراسة نقدية حول تحقيق كتاب التمثيل والمحاضرة : |
|--------------|----------------------------------------------------|
|              | ( تحقيق الأستاذ الدكتور عبد الفتاح الحلو )         |
| 227          | _ تصویبات                                          |
|              | * _ حول ديوان البحترى ( نقد )                      |
| ٣٤٨          | ــ تقــديم                                         |
| 707          | _ بعض المآخذ في المقدمة                            |
| 404          | _ بعض المآخذ في الديوان رشرحه                      |
| 771          | _ أحطاء مطبعية                                     |
| 470          | يد الحلقة الثانية                                  |
| ۲۷٦          | * الحلقة الثالثة                                   |
| 797          | * الحلقة الرابعة                                   |
| ξ.ξ          | * الحلقة الخامسة                                   |
| 117          | * الحلقة السادسة                                   |
|              | * ۔ حول دیوان البحتری ۔ للاستاذ حسن کامل الصیرفی   |
|              | الباب الثالث: بين الأدباء والعلماء وبيني           |
|              | 🌞 ـ نظرة في كتاب الحيوان للجاحظ ( رد على نقد )     |
| 101          | بقلم شارح الحيوان                                  |
|              | * _ كتاب الحيوان للجاحظ _ الجزء الرابع             |
| १०९          | نظرات فيه للتحقيق ، بقلم الأب أنستاس مارى الكرملي  |
| ٤٥٩          | _ أغلاط الطبع                                      |
| ٤٦.          | _ أغلاط الضبط                                      |
| 173          | _ أغلاط الصرف                                      |
| ٧٢3          | _ أوهام في الآراء                                  |
| ۲ <b>۷</b> ۱ | ـ ما غمض عليك تحقيقه                               |
| ξ <b>Υ</b> 1 | _ مقابلة الألفاظ العربية بالكلم الأجنبية           |
| ۲۷۶          | ے ملاحظات شتی                                      |
| ٤٧٨          | -<br>- ان الكتاب                                   |
| ٤٨٠          | ے خاتمة الرسالة<br>ــ خاتمة الرسالة                |

|       | * - كتاب الحيوان للجاحظ :                                  |
|-------|------------------------------------------------------------|
|       | ( جواب رسالة المحقق الكبير الاب انستاس مارى الكرملي )      |
| ٤٨٢   | يقلم عبد السلام محمد هارون                                 |
| ንለ ያ  | _ إغلاف الطبع • أغلاط الضبط                                |
| ٤٨٤   | ـ أغلاط الصرف                                              |
| ٤٩٤   | _ أوهام في الآراء                                          |
| ٤٩٧   | ـ ما غمض تحقيقه                                            |
| ٤٩٨   | <ul> <li>مقابلة الألفاظ العربية بالكلم الأجنبية</li> </ul> |
| 0.7   | _ ملاحظات شتى                                              |
| ٥٠٩   | ـ حسنات الكتاب                                             |
| 01.   | <ul> <li>خاتمة الرسالة</li> </ul>                          |
|       | * - كتاب الحيوان للجاحظ ( الجزء الخامس ) :                 |
|       | نقد بقلم الآب أنستاس مارى الكرملي                          |
| 017   | ـ تمهيــد                                                  |
| 015   | - نظرة عامة في تصانيف الجاحظ                               |
| 014   | ـ اعادة طبع كتاب الحيوان                                   |
| 018   | - محتويات كتاب الحيوان                                     |
| 010   | ــ حسنات هذه الطبعة                                        |
| ۷١٥   | ـ ما كنا نتمنى أن يكون في هذا الكتاب                       |
|       | * - كتاب الحيوان للجاحظ ( حول المجلد الخامس ) :            |
| 080   | رد على نقد ، بقلم عبد السلام محمد هارون                    |
|       | * - حول كتاب اسماء جبال تهامة وسكانها :                    |
|       | ( لعرام بن الأصبيع السلمي )                                |
| 0 { { | تعليق ونقد للأستاذ حمد الجاسر (على الطبعة الأولى)          |
|       | * مقدمة التحقيق للنشرة الاولى                              |
|       | ( بقلم عبد السلام هارون )                                  |
| ٥٤٥   | _ تهامة                                                    |
| οξV   | ـ نسبة هذا الكتاب                                          |
| 0 { 9 | - عرام بن الأصبغ السلمي                                    |
| 00.   | <ul> <li>عرام النحوى</li> </ul>                            |

| 00. | ــ نسخة الأصل                              |
|-----|--------------------------------------------|
| 100 | ے تحقیق ه <b>ذا الکتاب</b>                 |
| 700 | 💥 نقد النشرة الأولى                        |
|     | الباب الرابع: نظرات لبعض الأدباء والأصدقاء |
|     | * _ كتاب الحيوان للجاحظ                    |
| ora | ( للأستاذ عيد المنعم خلاف )                |
|     | * _ مكتبة الجاحظ                           |
| ۰۷۰ | ( للأستاذ محمد فهمي عبد اللطيف )           |
|     | * ـ نوادر المخطوطات                        |
| 770 | ( للدكتور شوقى ضيف )                       |
| ٥٧٧ | * الحلقة الثانية                           |
|     | * _ للحقيقة وللتاريخ                       |
|     | * - من تراث الجاحظ العربي الاسلامي         |
| ٥٨٥ | ( للأستاذ محمد عبد المنعم خفاجي )          |
|     | sta sta sta                                |

تطلب جميع منشورات مكتبة السنة بالمملكة العربية السعودية من الوكيل المعتمد لها: مكتبة ابن القيم - المدينة المنورة لليفون ٨٣٨٨٠٠٩ ص.ب ٣٦١٥

ایداع رقم ۱۹۸۸/۸۳۱۰

دارالجيل للطباعة عاقصراللولوة الفجانة مصولية مصرالعربية تعن 373، و 77 م. و